
PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

1 

 

 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

2 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

3 

 

 
 

Práticas escravistas e 
abolição no Rio 

Grande do Sul e em 
outros ensaios: história 

& memória 
 

   
 
 
 

 

- 91 - 

 

 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

4 

 

 
CONSELHO EDITORIAL/CIENTÍFICO  

 
Alvaro Santos Simões Junior 

- Universidade Estadual Paulista – Assis - 

António Ventura 

 - Universidade de Lisboa - 

Beatriz Weigert 

 - Universidade de Évora - 

Carlos Alexandre Baumgarten 

 - Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul - 

Ernesto Rodrigues  

- CLEPUL – Universidade de Lisboa - 

Francisco Gonzalo Fernandez Suarez 

 - Universidade de Santiago de Compostela - 

Francisco Topa 

- Universidade do Porto - 

Isabel Lousada  

- Universidade Nova de Lisboa - 

João Relvão Caetano  

- Cátedra CIPSH de Estudos Globais (CEG) - 

José Eduardo Franco 

- CEG e CLEPUL – Universidade de Lisboa - 

Maria Aparecida Ribeiro 

 - Universidade de Coimbra - 

Maria Eunice Moreira 

- Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul – 

Maria Cristina Firmino Santos 
- Universidade de Évora - 

Vania Pinheiro Chaves  

- CEG e CLEPUL – Universidade de Lisboa - 

 

 

 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

5 

 

Francisco das Neves Alves  
Luciana Coutinho Gepiak 

 
 

Práticas escravistas e 
abolição no Rio Grande 

do Sul e em outros 
ensaios: história & 

memória 
 
 

 

 
Biblioteca Rio-Grandense 

 

Lisboa / Rio Grande 
2024 

 

 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

6 

 

DIRETORIA DA CÁTEDRA DE ESTUDOS GLOBAIS 
DA UNIVERSIDADE ABERTA/CIPSH/UNESCO 

 
DIREÇÃO: 

José Eduardo Franco (Coord) 
Carla Oliveira 
Cécile Méadel 
Fabrice d‟Almeida 
João Luís Cardoso 
José Ignacio Ruiz Rodríguez 
Valérie Dévillard 
Pierre-Antoine Fabre 
  
  
COMISSÃO PEDAGÓGICA: 

 João Relvão Caetano (Coord.) 
Darlinda Moreira 
Jeffrey Scoot Childs 
Rosa Sequeira 
Sandra Caeiro 
  
ASSESSORIA EXECUTIVA: 

 Cristiana Lucas (Coord.) 
José Bernardino 
Milene Alves 
Paula Carreira 
Susana Alves-Jesus 

 
DIRETORIA DA BIBLIOTECA RIO-GRANDENSE 

Presidente: Francisco das Neves Alves 
Vice-Presidente: Pedro Alberto Távora Brasil 
Diretor de Acervo: Ronaldo Oliveira Gerundo 

1º Secretário: Luiz Henrique Torres 
2º Secretário: Marcelo França de Oliveira 

1º Tesoureiro: Valdir Barroco 
2º Tesoureiro: Mauro Nicola Póvoas 

 

 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

7 

 

Ficha Técnica 
- Título: Práticas escravistas e abolição no Rio Grande do Sul e 
em outros ensaios: história & memória 
- Autores: Francisco das Neves Alves e Luciana Coutinho 
Gepiak 
- Coleção Rio-Grandense, 91  
- Composição & Paginação: Marcelo França de Oliveira 

- Cátedra de Estudos Globais da Universidade 
Aberta/CIPSH/UNESCO  

- Biblioteca Rio-Grandense 
- Lisboa / Rio Grande, Novembro de 2024 
 
ISBN – 978-65-5306-013-5 
 
CAPA: Ao contrário da pretensão dos ex-proprietários de 
escravos de serem ressarcidos, o periódico ilustrado-
humorístico gaúcho A Ventarola idealizava a perspectiva pela 
qual eram os libertos que deveriam exigir indenização, por 
terem lhes roubado a liberdade e enriquecido às custas de sua 
força de trabalho. A VENTAROLA. Pelotas, 3 jun. 1888. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

8 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

9 

 

 
SUMÁRIO 

 
 

Perspectivas da abolição da escravatura: do 
macrocosmo latino-americano ao microcosmo rio-
grandino / 11 
Francisco das Neves Alves 
 
Permanências de relações escravistas no pós-
abolição a partir das representações imagéticas da 
caricatura gaúcha (1888-1889) / 47 
Francisco das Neves Alves 
 
Reminiscências da escravidão no livro Becos da 
memória, de Conceição Evaristo / 71 
Luciana Coutinho Gepiak 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

10 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

11 

 

 
Perspectivas da abolição da 
escravatura: do macrocosmo 

latino-americano ao microcosmo 
rio-grandino 

 
Francisco das Neves Alves* 

 
A escravidão acompanhou a formação histórica 

do continente americano desde a sua inserção no 
contexto geopolítico europeu, a partir da expansão 
marítimo-comercial e da consolidação de um sistema 
colonial. De norte a sul a América conviveu largamente 
com a presença dos escravos que constituíram fator 
motor produtivo em grande parte dos impérios coloniais 
que nela se formavam e estenderam-se por 
aproximadamente três centúrias. Somente no século XIX 
iniciaram-se as medidas mais efetivas para a extinção da 

                                                 
* Francisco das Neves Alves é Professor Titular da 
Universidade Federal do Rio Grande, Doutor em História pela 
Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul e 
realizou Pós-Doutorados junto ao ICES/Portugal (2009); à 
Universidade de Lisboa (2013), à Universidade Nova de 
Lisboa (2015), à UNISINOS (2016), à Universidade do Porto 
(2017), à PUCRS (2018), à Cátedra Infante Dom 
Henrique/Portugal (2019), à UNESP (2020) e à Sociedade 
Portuguesa de Estudos do Século XVIII (2021). Entre autoria, 
coautoria e organização de obras, publicou mais de duzentos 
livros. 

 

 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

12 

 

escravatura, em um processo lento e gradual que se 
estendeu por significativa parte dos Oitocentos, até que 
houvesse a obtenção definitiva da abolição. Este estudo 
visa a abordar tal conjuntura abolicionista no âmbito 
latino-americano, realizando também breve estudo de 
caso acerca de uma localidade no sul do Brasil1. 
 
 

A abolição da escravatura negra na 
América Latina: desenvolvimento, 
modalidades e heranças 

 
A presença do negro na América deu-se ainda 

durante os empreendimentos dos primeiros 
exploradores europeus e tal contingente se afirmaria 
como força de trabalho nas regiões onde o elemento 
indígena não se adaptou à estrutura laboral dos 
colonizadores, nos lugares em que este pereceu em larga 
escala e/ou ocorreu uma maior resistência por parte do 
mesmo. Desse modo, a escravidão negra transformou-se 
em prática fundamental para as estruturas 
organizacionais das colônias e, com variações regionais, 
em verdadeira instituição nas Américas portuguesa, 
espanhola, inglesa, francesa ou holandesa. 
 A evolução da atividade açucareira, notadamente 
na América do Sul e no Caribe, promoveu um influxo no 

                                                 
1 Texto adaptado a partir dos ensaios apresentados em 
MOREIRA, Earle Diniz Macarthy (coord.). Aspectos da 
escravidão na América Espanhola. Porto Alegre: Associação dos 
Pós-Graduandos em História da PUCRS, 1995. p. 27-41 e 95-
104. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

13 

 

tráfico negreiro gerado a partir de uma carência 
crescente de mão-de-obra levando a uma proliferação da 
população negra americana. Essa situação só viria a ter 
um lento processo de reversão a partir do final do século 
XVIII, com a afirmação de ideais abolicionistas e do 
avanço do capitalismo industrial representado pela 
hegemonia britânica, quando a busca por ampliação de 
mercados levaria, ao longo do século XIX e em diferentes 
períodos para cada região, à supressão do tráfico e 
finalmente à abolição da escravatura. 
 O processo abolicionista latino-americano 
desenvolveu-se em diferentes etapas e modalidades que, 
de modo geral, podem ser caracterizadas como a 
abolição através de uma revolução – o caso haitiano; a 
abolição associada à formação do Estado Nacional – 
incluindo-se aí boa parte da América Espanhola; a 
abolição via metropolitana – a exemplo da zona 
caribenha; e as abolições tardias – nas regiões onde mais 
encravada estava a escravidão, caso de Porto Rico, Cuba 
e Brasil. Em cada caso, apesar da extinção oficial da 
escravatura, ocorreram níveis variáveis de permanência 
das práticas escravistas, bem como se originou uma série 
de heranças que marcariam a formação histórica da 
América Latina. 
 
 

Abolição e revolução 
 
 A abolição da escravatura haitiana deu-se de 
forma sui generis em relação ao restante do contexto 
latino-americano, originando-se a partir de uma série de 
rebeliões de fundo social que levariam, por sua vez, à 
formação de um Estado Nacional. Ao lado dos fatores 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

14 

 

políticos que propiciaram a revolução haitiana, 
somaram-se as disparidades sociais inerentes à sua 
formação histórica, as quais refletiam as diversidades 
inter-raciais presentes na região2. 
 As divergências raciais e sociais tornaram-se 
ainda mais evidentes durante a eclosão da Revolução 
Francesa. Os rumos dos acontecimentos na metrópole 
determinavam diferentes reações na colônia. A 
princípio, as elites coloniais passaram a armar um 
movimento em direção a uma maior autonomia local; já 
os outros segmentos sociais, em busca de uma possível 
ascensão social, tomaram outros caminhos. Os mulatos 
ricos rebelaram-se em 1790, em apoio a Paris, de acordo 
com suas esperanças de igualdade sócio-política a partir 

                                                 
2 Esteban Deive destaca as “contradições” da sociedade 
haitiana, assim caracterizando sua formação: “os brancos, 
divididos por sua vez em „grandes brancos‟ e „pequenos 
brancos‟, que entravam em contradição com os libertos ou 
affranchis, mulatos proprietários de plantações e outras 
unidades produtivas, ricos e ilustrados” com “os mesmos 
direitos, privilégios e imunidades que os brancos, porém, 
objeto, na realidade, de desprezo e discriminações, pois lhes 
estava proibido ocupar cargos na administração pública ou 
exercer determinadas profissões. Brancos e mulatos, por sua 
vez, estavam em contradição com os escravos negros por 
razões óbvias, e o mesmo ocorria entre os „grandes brancos‟ e 
os „pequenos brancos‟  (...), invejosos estes da opulência e 
prazeres daqueles, bem como da prosperidade dos mulatos”. 
DEIVE, Carlos Esteban. La abolición de la esclavitud en Santo 
Domingo. In: SOLANO, Francisco de & GUIMERÁ, Agustín 
(coords.). Esclatitud y derechos humanos: la luta por la libertad del 
negro en el siglo XIX. Madri: Consejo Superior de 
Investigaciones Cientificas, 1986. p. 323.   



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

15 

 

da Assembleia Constituinte Francesa. Em agosto de 
1791, iniciava-se a revolta dos escravos que, com os 
girondinos no poder, promoveram a guerra contra a 
França; porém, com os jacobinos dominando a 
Convenção e obtendo a abolição, os escravos passaram a 
apoiar a República Francesa. A partir da virada do 
século, foram dados os primeiros passos em direção à 
organização do Estado Haitiano, no qual a situação 
social dos ex-escravos não teria grandes alterações, pois, 
“dirigidos pelos novos chefes militares, foram forçados a 
voltar para as fazendas, nas quais suas condições de 
trabalho não eram muito melhores do que na época da 
escravidão”, na qual “o produto seria dividido entre os 
trabalhadores (25%), o governo (25%) e os proprietários 
(50%)”3.  
 Já em 1802, a França intentou recolonizar o Haiti, 
atitude repelida pelos haitianos que venceram graças a 
um abrandamento nas divergências inter-raciais. Desse 
modo, em 1804, a abolição era reconfirmada com a 
conquista da independência de um país arrasado pela 
guerra. Os governos ditatoriais que marcaram os 
primeiros anos da vida política haitiana, na busca de 
manter a produção nas fazendas, estabeleceram um 
verdadeiro “código draconiano de trabalho” forçado, 
pouco diferente da escravidão, pois “o açoite ainda era 
empregado como castigo e nenhuma atitude foi tomada 
para assegurar a educação e a participação política dos 

                                                 
3 CARDOSO, Ciro Flamarion & BRIGNOLI, Héctor Pérez. 
História econômica da América Latina. 2.ed. Rio de Janeiro: Graal, 
1984. p. 149. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

16 

 

libertos”, resultando na “completa alienação das massas 
negras”4. 
 Assim, apesar de conquistada pelos negros, a 
abolição haitiana não significou a sua incorporação à 
sociedade, já que, mesmo com os libertos vencendo sua 
luta pela terra, o resultado constituiu uma “vitória de 
Pirro”, pois as mesmas acabariam sendo “divididas e 
subdivididas”, além do que “a história do Haiti do resto 
do século foi uma saga melancólica marcada pela 
instabilidade política e estagnação econômica”, pela qual 
“o campesinato permaneceu analfabeto, pobre e 
destituído de poder político”5. 
 
 

Abolição e independência 
 
 A partir do processo de independência e 
formação dos Estados Nacionais na maior parte das 
antigas colônias espanholas, a questão da abolição da 
escravatura se tornou um importante componente no 
discurso pró-libertação nacional. Assim, os líderes do 
processo independentista pretendiam angariar o apoio 
das castas – os setores da população formados por 
negros, índios e mestiços – em favor da luta 
emancipacionista, ao mesmo tempo em que a supressão 
do tráfico representava um elemento de barganha em 
prol do reconhecimento inglês às novas nações.  
 Tal espírito abolicionista, no entanto, uma vez 
estabelecidas as independências, na maioria dos casos, 

                                                 
4 FONER, Eric. Nada além da liberdade: a emancipação e seu legado. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988. p. 29. 
5 FONER. p. 30. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

17 

 

cairia por terra, pois “a efetividade desses objetivos se 
veria na prática violentada pelas necessidades locais” e, 
passada a luta, “os temores e a retórica revolucionários 
se assentaram” a partir de “atitudes diversas, que 
responderam às necessidades reais que em cada lugar 
representava a importação da mão-de-obra negra” ou 
ainda, “às tensões raciais derivadas do maior ou menor 
número de população negra e a sua eventual utilização 
na luta pela independência”6. 
 As próprias lideranças libertadoras tinham uma 
visão limitada sobre os alcances do abolicionismo. Para 
alguns a liberdade deveria ser adquirida nos campos de 
batalha, contribuindo assim para a emancipação 
nacional e para a própria diminuição do “perigo social” 
que, segundo tal concepção, representariam os negros. Já 
outros, tinham uma postura igualitária “livresca” e 
impregnada por ideais iluministas, sendo contrários a 
uma “igualdade absoluta”, prevalecendo uma 
“concepção aristocratizante”7 de um empreendimento 
em direção a uma suposta igualdade. 

                                                 
6 CLEMENTI, Hebe. La abolición de la esclavitud en America 
Latina. Buenos Aires: Editorial La Pléyade, 1974. p. 30.  
7 CLEMENTI. p. 47-51. A respeito de uma liderança 
emancipadora, Gastón Baquero afirma que a mesma era 
representada pela “aristocracia branca criolla, a do espanhol 
nascido na América, que não queria prosseguir submetida à 
Coroa, porém substituía o poder da Coroa pelo poder para a 
aristocracia nativa e por privilégios para as elites e oligarquias 
nacionais”; nesse contexto, “nem o negro, nem o índio iriam 
ter acesso ao poder”. BAQUERO, Gastón. Indios, blancos y 
negros en el caldero de America. Madri: Ediciones de Cultura 
Hispánica, 1991. p. 95. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

18 

 

 A Venezuela foi uma das pioneiras na América 
Espanhola a colocar em prática os ideais de libertação 
nacional e, já em 1810, era determinada a abolição do 
tráfico de escravos. Nesse país, o discurso abolicionista, 
durante o processo de independência, serviu muito mais 
para a utilização dos negros como massa de manobra 
pró-Coroa Espanhola ou pró-elite criolla, pendendo 
finalmente para o lado desta última. Porém, obtida a 
emancipação, a penúria social daquele segmento social 
persistiria, não se preocupando os novos detentores do 
poder com a situação de vida das mesmas. 
 Nesse quadro, as autoridades governamentais do 
Estado em formação proibiam “o tráfico de negros, do 
ponto de vista da introdução de novos escravos no 
território venezuelano”, mas nada além, pois “o 
mercado interior de mão-de-obra escrava continuou 
desenvolvendo-se normalmente”. O próprio projeto 
constitucional de 1811 estabelecia que “dentro do 
território nacional podia continuar-se a compra e venda 
de escravos e o seu translado de uma a outra das regiões 
internas”8. 
 Assim, a emancipação dos escravos venezuelanos 
esteve profundamente ligada à sua utilização como força 
militar, sendo decretada, em 1816, a “liberdade absoluta 
dos escravos que gemeram sob o jugo espanhol”; porém, 
ficava imposta como condição para essa abolição, que 
“todo homem robusto, desde a idade de quatorze até os 
sessenta anos” deveria se apresentar para alistar-se nos 
exércitos, já que “o novo cidadão” que se recusasse “a 

                                                 
8  FIGUEROA, Federico Brito. El problema tierra y esclavos en la 
historia de Venezuela. 2.ed. Caracas: Universidad Central de 
Venezuela, 1985. p. 324. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

19 

 

pegar em armas para cumprir o sagrado dever de 
defender sua liberdade” ficaria “sujeito à servidão, e não 
apenas ele, mas também seus filhos menores de quatorze 
anos, sua mulher e seus velhos pais”9. 
 Dessa maneira, a abolição na Venezuela não foi 
um processo imediato, pois a própria legislação 
aprovada em 1821 garantia a libertação dos filhos de 
escravas que nascessem a partir daquela data, porém os 
mesmos teriam de continuar servindo aos antigos amos 
até os 18 anos de idade (posteriormente esse limite foi 
elevado para 20 anos). Assim, “estava claro que o direito 
de propriedade levava a dianteira ao direito de 
liberdade”, uma vez que o próprio governo não tinha 
condições de garantir indenização, buscando também se 
assegurar da “permanência do escravo no seu lugar de 
trabalho”, de maneira que o negro “não foi incorporado 
à vida política do país de modo algum”10. A abolição 
definitiva dos escravos venezuelanos remanescentes só 
se daria em 1854. 
 A abolição na Colômbia seguiu um caminho 
muito próximo ao caso venezuelano e, durante o 
processo de emancipação nacional, uma das primeiras 
medidas foi decretar o fim da escravidão, associada que 
estava essa medida com a imperiosa necessidade da 
obtenção de soldados para lutarem pela independência. 
A própria legislação que determinava a extinção da 
escravatura, em 1818, também associava a mesma à 
condição do obrigatório alistamento militar. 

                                                 
9  Citado por: PINSKY, Jaime et alii (orgs.). História da América 
através de textos. 2.ed. São Paulo: Contexto, 1990. p. 64-65. 
10 CLEMENTI. p. 41-42. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

20 

 

 Apesar de ter determinado a abolição da 
escravatura, essa não foi uma atitude a efetivar-se 
rapidamente na vida colombiana, tanto que, em 1824, o 
governo emitia decreto permitindo aos escravos 
trocarem de dono, reconhecendo, assim, a persistência 
da escravidão, cujos resquícios ainda se fariam sentir na 
Colômbia até 1851. 
 Na região platina, a escassez de mão-de-obra, 
“como consequência dos prolongados conflitos que 
haviam assolado a região, impuseram um período de 
transição marcado por vacilações dos governos frente ao 
problema da abolição definitiva da escravidão”11. Na 
Argentina, mesmo que a abolição da escravidão tenha 
sido uma das primeiras atitudes do Estado Nacional, em 
1813, essa atividade permaneceu existindo durante os 
primeiros anos do novo país. Tal situação era prevista 
pela própria legislação a qual determinava que todos os 
filhos de escravos, apesar de nascerem livres, 
permaneceriam trabalhando na casa de seus patrões até 
os vinte anos. 
 Ainda no caso argentino, o descumprimento das 
leis abolicionistas foi marcante, tanto que, em 1833, era 
encaminhado um projeto reafirmando a proibição ao 
comércio de escravos e, até o final da década de 1830, os 
anúncios de escravos através da imprensa consistiam 
sintomas da persistência das práticas escravistas. Na 
Argentina igualmente deu-se uma forte incorporação de 
negros nas constantes campanhas militares 
empreendidas pelo país, contribuindo de forma decisiva 

                                                 
11 DÍAZ, Nelson Martinez. La resistência a la abolición en los 
paises del Rio de La Plata. In: SOLANO & GUIMERÁ 
(coords.). p. 629. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

21 

 

para uma drástica diminuição dos contingentes 
populacionais desse grupo em seu território. A 
libertação plena dos escravos argentinos só foi feita em 
1853. 
 Já o Uruguai foi praticamente o único país latino-
americano que contou com um projeto organizado que, 
através de um redimensionamento nas estruturas 
fundiárias, visava à incorporação de populações negras, 
mestiça ou índia12. Porém, a derrota de Artigas 
significou o abandono dessas ideias e a abolição também 
se daria de forma gradual, com a determinação de uma 
lei do ventre livre, em 1825, e, com a formação do Estado 
Nacional, em 1828, ficava também determinada a 
liberdade dos escravos. 
 Mesmo assim, o Uruguai continuou negociando 
escravos com o Brasil e chegou mesmo, na década de 
1830, a buscar implementar um projeto muito próximo 
da escravidão com a importação de trabalhadores que 
seriam denominados de colonos africanos. Também no 
caso uruguaio ocorreu tanto a incorporação de negros às 
forças militares quanto a permanência da escravidão até 
os anos 1840, como refletia a legislação de 1841 pela qual 
o governo destinava “os varões úteis que haviam sido 
escravos, colonos ou pupilos, qualquer que fosse a sua 
denominação, ao serviço das armas” pelo tempo 
necessário; bem como determinava que aqueles que 
“não fossem úteis ao serviço militar e as mulheres se 
conservariam na classe de pupilos ao serviço de seus 

                                                 
12  Sobre o projeto artiguista observar: ABADIE, Washington 
Reyes et alii. El ciclo artiguista. Montevidéu: Impressora 
Cordon, 1975. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

22 

 

amos”13. A escravatura no Uruguai foi abolida 
definitivamente em 1842, mesmo assim, essa medida 
teve de ser reiterada em 1846. 
 No Chile, durante o processo de emancipação 
política, na organização do projeto constitucional de 
1811, não havia pronunciamentos quanto ao fim da 
escravidão; o mesmo só ocorreria a partir do final 
daquele ano, com legislações que previam a liberdade de 
ventres e o fim do tráfico de negros. Com a finalidade de 
aumentar seus efetivos militares, também o Chile 
recorreu a incorporação forçada dos negros e, em 1814, 
expedia decreto o qual determinava que os ex-escravos 
que se “ocultassem” para evitar o alistamento “seriam 
castigados com cem açoites, três anos de prisão e 
perpétua escravidão, ao arbítrio do governo”14. A 
abolição ocorreu de forma oficial em 1814 e a 
Constituição de 1822 declarava todos os chilenos iguais 
diante da lei. Porém, em 1823, ainda era discutida a 
questão da propriedade dos escravos e, já na década de 
1840, acordos com a Inglaterra ratificavam o fim do 
tráfico. 
 O Paraguai, em 1842, determinou o encerramento 
do tráfico de escravos, e uma lei de liberdade de ventres, 
além disso, seriam considerados livres todos os negros 
nascidos de tal ano em diante, os homens a partir de 
vinte e cinco anos e, as mulheres, a partir de vinte e 
quatro. Com a Guerra do Paraguai, os negros foram 
incorporados ao esforço de defesa nacional contra 
Uruguai, Argentina e Brasil, os quais, por sua vez, 

                                                 
13  Citado por: DÍAZ. p. 632. 
14  EYZAGUIRRE, Jaime. Historia de Chile. Santiago: Zig-Zag, 
1965. p. 382. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

23 

 

também utilizaram em larga escala o elemento negro nos 
campos de batalha, notadamente o último desses países. 
Ao final da Guerra da Tríplice Aliança, o novo governo 
paraguaio, colocado no poder com o apoio brasileiro, 
elaborou um decreto, em outubro de 1869, suprimindo a 
escravidão. A Constituição de 1870 confirmou a abolição 
da escravidão, em um país cuja população masculina, 
inclusive a negra, fora reduzida à quase inexistência. 
 No México, o encerramento da escravidão foi 
elemento presente desde os primeiros movimentos 
rebeldes pela emancipação nacional, caso de Hidalgo, 
em 1810 e Morelos, em 181315. Porém com a derrota 
destes, a abolição mexicana só seria levada a efeito em 
1829 e, nos primeiros anos da década de 1830, foram 
libertados os escravos mexicanos remanescentes. Já na 
América Central, a situação da população escrava esteve 
diretamente ligada ao processo de fragmentação política 
da região. Em 1824, com a formação das Províncias 
Unidas da América Central, foi promulgada a abolição 
dos escravos; no entanto com o precoce esfacelamento 
político do jovem país em pequenas unidades políticas, 
levou, em algumas delas, a certos retrocessos quanto à 
legislação abolicionista. 

                                                 
15  Julio Carreras afirma que Hidalgo “foi um propugnador da 
abolição, consignando-a em suas proclamações e executando-a 
(...) nos territórios em que exerceu sua autoridade”.  Segundo 
o autor, o mesmo foi feito por Morelos, o qual teria defendido 
que “a escravidão seria proscrita para sempre, bem como 
destruídas as castas, para que somente distinguissem um 
americano de outro o vício ou a virtude”. CARRERAS, Julio 
Angel. Esclavitud, abolición y racismo.  Havana: Editorial de 
Ciencias Sociales, 1989. p. 50.  



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

24 

 

 No Peru, em 1821, foi aprovada uma lei de ventre 
livre e extinto o tráfico de escravos. Porém, a carência de 
mão-de-obra levou a uma “emancipação gradual”, 
através de “leis de aprendizado” as quais “mantiveram 
os libertos trabalhando para os senhores de seus pais nas 
duas décadas seguintes”16; a abolição definitiva só viria 
em 1854. Também a Bolívia, apesar de ter determinado a 
abolição dos escravos em 1831, permaneceu com práticas 
escravistas até 1851. 
 Assim, a abolição da escravatura, na maioria dos 
países da América Espanhola foi movida muito mais 
pelas necessidades militares do que por ideais 
igualitaristas, de modo que “a emancipação teve a 
finalidade de recrutar soldados. Além desse objetivo 
imediato, em alguns casos se buscou explicitamente 
conservar o equilíbrio racial, garantindo que também os 
negros fornecessem a sua cota de mortos em combate”17.  
Outra característica em comum foi a abolição como um 
processo gradual, pois a maioria das repúblicas dessa 
região iniciaram suas práticas abolicionistas, de forma 
parcial, nos primeiros anos da emancipação nacional, 
mas “a escravidão continuaria nas décadas de 1840 e 
1850, na maioria destes estados, com números sempre 
declinantes”, após o que “os governos republicanos 
continentais tinham eliminado a escravidão – a maioria 
através de arranjos de aprendizado e de compensação 
parcial”18. 

                                                 
16 KLEIN, Herbert S. A escravidão africana: América Latina e 
Caribe. São Paulo: Brasiliense, 1987. p. 270. 
17 DONGHI, Tulio Halperin. História da América Latina. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1982. p. 83-84. 
18 KLEIN. p. 269 e 271. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

25 

 

A abolição via metrópole 
 
 Nas colônias inglesas, francesas e holandesas do 
Caribe, onde não houve um processo de emancipação 
nacional, a abolição da escravatura foi estabelecida a 
partir de decisões metropolitanas. Nessas nações 
europeias, em geral, os ideais abolicionistas tiveram 
mais eco, mesmo porque elas se encontravam em pleno 
avanço do capitalismo industrial e, a partir desse 
processo, intentavam práticas econômicas diferenciadas 
daquela da época do colonialismo mercantil. Além disso, 
boa parte dessas regiões caribenhas estaria passando por 
um declínio econômico, com o qual a escravidão 
também vinha perdendo importância. 
 Ao contrário de outras regiões, onde a abolição 
foi fruto de movimentos revolucionários 
emancipacionistas, “no Caribe inglês o processo refletiu 
tudo o que é quintessencialmente inglês: respeito pela 
ordem, processos legais e direitos de propriedade”. 
Desse modo, durante a década de 1830, o processo 
abolicionista “não apenas deixou a classe de fazendeiros 
com suas terras e o poder político intactos”, como lhes 
pagou profícuas indenizações, “para evitar o precedente 
do simples confisco da propriedade privada”. Mesmo 
assim, na busca de manter os ex-escravos ligados às 
terras em que trabalhavam, o governo britânico buscou 
implantar, a partir de 1833, um sistema de aprendizado, 
onde “todos os escravos na lavoura serviriam por seis 
anos como aprendizes” sendo pagos por isso, mas 
permaneceriam “sujeitos à regulamentações severas 
determinadas pelas legislaturas coloniais”19. Esse 

                                                 
19 FONER. p. 33 e 36. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

26 

 

sistema fracassou e, por volta de 1838, já havia sido 
abandonado na maioria das colônias. 
 A experiência britânica serviu de modelo para a 
abolição nas colônias francesas, repetindo-se as 
compensações financeiras aos proprietários de escravos 
quando a escravidão foi extinta em 1848. Porém, a 
oposição e constante agitação dos ex-escravos levou ao 
abandono de “qualquer tentativa de introdução do 
aprendizado – e os escravos emancipados obtiveram a 
liberdade diretamente”. Já os holandeses determinaram 
a abolição dos “escravos remanescentes no Suriname e 
nas ilhas caribenhas em 1863”, não fazendo também 
“tentativas de recusar aos ex-escravos a liberdade de 
residência, ocupação e empregador”20. 
 As abolições no Caribe inglês, francês e holandês 
também tiveram como mola propulsora essencial o 
receio de que a experiência haitiana viesse a se repetir, o 
que “levou os governos metropolitanos e os senhores de 
escravos a apreciarem gradativamente as vantagens de 
uma abolição feita de cima para baixo, com indenização 
dos proprietários e afastando o espectro de uma 
sublevação geral”21. Assim, optou-se por uma abolição 
pacífica, o que, por sua vez, não representou 
significativos avanços na situação socioeconômica dos 
libertos. 
 
 

 
 

                                                 
20 KLEIN. p. 268. 
21 CARDOSO, Ciro Flamarion. A Afro-América: a escravidão no 
Novo Mundo. São Paulo, Brasiliense: 1982. p. 90. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

27 

 

As abolições tardias 
 
 Ainda nas décadas de 1870 e 1880, a escravidão 
se fazia presente na América Latina, levando em conta 
aquelas zonas em que o trabalho negro tinha um papel 
significativo para as economias locais. Assim, mesmo 
que de forma anacrônica, as atividades escravistas 
resistiam aos protestos internacionais e ao avanço dos 
ideais abolicionistas, de modo que as intenções em 
combatê-las tornavam-se infrutíferas diante dos “muros 
do preconceito arraigado e da incapacidade do 
patriciado rural em vislumbrar solução alternativa para 
o problema da mão-de-obra”22.  
 Nessa modalidade estiveram inseridas as 
colônias espanholas de Porto Rico e Cuba. Durante o 
processo de emancipações na América Espanhola, 
apesar da pressão inglesa e das declarações 
abolicionistas dos governos criollos dos novos países, a 
escravidão permaneceu naquelas localidades, devido à 
falta de alternativas quanto a uma possível substituição 
de mão-de-obra. O caso mais grave era o de Cuba, na 
qual se estabelecia então um verdadeiro “dilema 
cubano” quanto à intricada questão do fim do 
escravismo, levando, inclusive, a uma aceleração na 
importação de escravos para números até então não 
atingidos, pois “era preciso prever a angustiosa carência 
para quando não fosse possível seguir o tráfico”. Nesse 
quadro, o tráfico persistiu em Cuba, “recorrendo a todos 

                                                 
22 MOREIRA, Earle Diniz  Macarthy. A escravidão na América 
Espanhola: um referencial necessário. In: Anais da VIII Reunião 
Anual da Sociedade Brasileira de Pesquisa Histórica. São Paulo: 
SBPH, 1989. p. 75. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

28 

 

os subterfúgios”, diante da “supervisão inglesa e 
alentado pelo apoio norte-americano e brasileiro”. 
Porém, a abolição nos Estados Unidos “deixou a 
escravidão cubana sem um suporte psicológico mais 
forte”23. 
 Diante disso, a Espanha buscou resolver o 
problema da escravidão em suas colônias através de 
uma série de políticas conciliatórias que visavam ao 
estabelecimento de uma abolição gradual24, porém esses 
projetos ficavam irremediavelmente malfadados ao 
fracasso tendo em vista irem de encontro aos interesses 
das elites coloniais; esse descompasso entre os 
proprietários de escravos cubanos e a metrópole levaria 
à Guerra dos Dez Anos (1868-1878). 
 Por legislação espanhola, votada em 1870, a 
escravidão ficava abolida nas suas colônias, porém, 
dentro das características de uma abolição gradual, 
estabelecia-se o patronato, pelo qual o ex-escravo estaria 
obrigado a permanecer ligado a seu antigo amo, em um 
período de aprendizado, até os vinte e dois anos de 
idade, recebendo um pequeno salário a partir dos 
dezoito. Desse modo, o liberto ficava “submetido a um 
regime muito semelhante ao de sua época de escravo”, 
sob o argumento de que “o período de tempo 
determinado para o patronato era considerado como uma 

                                                 
23  CLEMENTI. p. 166 e 169-70. 
24  Sobre os projetos abolicionistas cubanos entre as décadas de 
1810 e 1870, observar: AZCUE, Concepción Navarro. El 
problema legal en el abolicionismo cubano. In: SOLANO & 
GUIMERÁ (coords.). p. 353-75. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

29 

 

indenização ao dono pelos prejuízos sofridos com a 
abolição”25.  
 Devido à guerra em Cuba, a princípio, essa lei foi 
somente aplicada, a partir de 1873, em Porto Rico, onde, 
inclusive, “se iniciava uma conjuntura histórica 
favorável à abolição”, pois a “força de trabalho escrava 
se havia debilitado grandemente, ainda que fosse 
importante em várias fazendas” Dessa maneira, “uma 
abolição com indenização poderia resultar 
favoravelmente aos empresários agrícolas”, tendo em 
vista o “potencial de trabalho que representava a classe 
diarista”26. Mesmo assim, essa “lei de março de 1873 
tardou a cumprir-se em todos os extremos”, de modo 
que até 1877 ainda havia problemas quanto aos contratos 
envolvendo o patronato e, em 1890, ainda discutia-se a 
questão de possíveis indenizações27. 
 Em Cuba, a abolição só viria após a pacificação e, 
por legislação de 1880, foi também estabelecido o 
patronato previsto para estender-se até 1888. A 
emancipação foi antecipada, no entanto, para 1886, 

                                                 
25 AZCUE, Concepción Navarro. La esclavitud en Cuba antes 
y despues de las leyes abolicionistas. In: SOLANO, Francisco 
de (coord.). Estudios sobre la abolición de la esclavitud  (Anexos 
de Revista de Indias). Madri: Consejo Superior de 
Investigaciones Cientificas, 1986. p. 229. 
26 CARRIÓN, Arturo Morales. La abolición de la trata y las 
corrientes abolicionistas en Puerto Rico. In: SOLANO & 
GUMERÁ (coords.). p. 262. 
27 CABRERO, Leoncio. La abolición de la esclavitud en Puerto 
Rico. In: SOLANO (coord.). Estudios sobre la... p. 196-197. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

30 

 

tendo em vista uma série de fatores que levaram a um 
processo de “desintegração da escravatura”28. 
 Outro caso de abolição tardia no contexto latino-
americano foi o do Brasil. A carência de mão-de-obra, 
desde o período colonial, levara à resistência quanto à 
extinção do tráfico de escravos, apesar da constante 
pressão inglesa que insistira nesse intento nos Tratados 
de 1810, com Portugal e, posteriormente, já com o Estado 
Nacional Brasileiro, na renovação daqueles, em 1826. 
Buscando formas variadas de protelação, o 
encerramento do tráfico para o Brasil, apesar de 
regulamentação legal contrária à sua realização em 1831, 
só se daria em 1850, com o avanço do cerco britânico. 
 A abolição brasileira também se caracterizou por 
ser um processo gradual e só se efetivaria a partir do 
deslocamento do eixo econômico em direção à 
cafeicultura paulista, da paulatina substituição do 
trabalho escravo através da imigração e do crescimento 
do ideal abolicionista. Em 1871, foi aprovada uma lei de 
ventre livre, que ainda atrelava os libertos a seus antigos 
donos até os 21 anos; e, em 1885, a legislação libertava os 
escravos com mais de 60 anos. Somente em 1888 foi 

                                                 
28 Expressão utilizada por Rebecca Scott  que apresenta essa 
desintegração como tendo “suas raízes em uma série de 
transformações na economia e na sociedade cubanas: o fim do 
tráfico transatlântico de escravos; as pressões exteriores, 
sobretudo depois da Guerra Civil norte-americana; o desafio 
anticolonial dos cubanos na Guerra dos Dez Anos; e a situação 
difícil pela qual passava a indústria açucareira cubana”. 
SCOTT, Rebecca J. La dinámica de la emancipación y la 
formación de la sociedad post-abolicionista: el caso cubano en 
una perspectiva comparativa. Santiago – Revista de la 
Universidad de Oriente. Santiago de Cuba, set. 1987. p. 130. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

31 

 

estabelecida a abolição definitiva, a qual “promovida 
principalmente por brancos, ou por negros cooptados 
pela elite branca, libertou os brancos do fardo da 
escravidão e abandonou os negros à sua própria sorte”29. 
 Desse modo, os constantes obstáculos ao 
processo abolicionista deveram-se ao caráter arraigado 
das estruturas escravistas nessas sociedades, as quais 
“não podem ser entendidas somente sobre a base de seu 
rendimento, senão como uma forma de vida, na qual os 
escravos exerciam um papel insubstituível”. Assim foi 
privilegiada “a subsistência de um sistema de 
exploração escravista, negando-se a qualquer outro 
argumento racional simplesmente porque em primeira 
instância aparecia como mais custoso e obrigava a 
mudar um sistema”30. 
 
 

As heranças 
 
 Mesmo que, ao final do século XIX, a abolição 
oficial da escravatura fosse um fato consumado na 
América Latina, os libertos e seus descendentes 
herdariam o peso de mais de três séculos de escravidão. 
Assim, “retirado de sua cultura, família e comunidade” e 
“transformado em um „instrumento humano de 
trabalho‟, o negro carregou consigo o estigma de sua 

                                                 
29  COSTA, Emília Viotti da. Da Monarquia à República: 
momentos decisivos. 6.ed. São Paulo: Brasiliense, 1994. p. 247. 
30  CLEMENTI. p. 142. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

32 

 

história”31. Nesse quadro, após a emancipação, o destino 
dos negros não foi diferente daquele da maioria das 
populações indígena e mestiça, as quais, no seu 
conjunto, garantiram verdadeiro “substrato sócio-
populacional para a exploração” e proletarização. 
Permaneceu também um “racismo impenitente e 
encoberto”32, além de uma grande incapacidade em 
garantir circunstâncias de igualdade social e racial para 
o negro. 
 As abolições tiveram, assim, significados 
extremamente limitados, uma vez que os “ex-escravos 
foram de fato totalmente abandonados à sua sorte 
depois de completar-se a alforria geral”. Dessa forma, 
não foi realizada “qualquer tentativa séria para facilitar a 
transição do velho para o novo sistema”, demonstrando 
“a natureza social real dos movimentos abolicionistas 
que se impuseram”, ou seja, “eles estavam interessados 
na abolição, mas não no que pudesse acontecer com a 
população negra”33. 
 Conclusivamente, pode-se observar que o caráter 
gradual das abolições latino-americanas esteve presente 
em qualquer uma de suas modalidades, uma vez que – 
tanto nas emancipações ligadas à revolução social ou aos 
movimentos de independência nacional, quanto nas 
realizadas via metrópole, em menor escala, e, 
notadamente, nas abolições tardias – foram adotadas 
formas transitórias que garantiram períodos mais ou 

                                                 
31 STEIN, Stanley J. & STEIN, Barbara H. A herança colonial da 
América Latina: ensaios de dependência econômica. 4.ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1989. p. 135. 
32 CLEMENTI. p. 201-202. 
33  CARDOSO & BRIGNOLI. p. 159. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

33 

 

menos extensos de continuidade do trabalho escravo ou 
semiescravo. Assim, o processo abolicionista não 
significou uma ruptura absoluta nas estruturas 
socioeconômicas e políticas vigentes e a liberdade dos 
escravos permaneceu condicionada a possíveis 
alternativas para a questão da mão-de-obra, bem como à 
eliminação de qualquer perigo à ordem social 
estabelecida. Esse contexto de inalterabilidade integral 
do status quo serviu para um profundo agravamento da 
difícil incorporação do elemento negro nas sociedades 
da América Latina, em um fenômeno social que se fez 
sentir, com evidência, até a hodiernidade.  
 
 

O ideal abolicionista através da imprensa: 
estudo de caso e uma inserção em um 
“modelo” latino-americano 

 

Imprensa e abolição 
 
 As oposições à escravidão moderna se fizeram 
sentir desde os primeiros tempos da aplicação do 
trabalho escravo na América, sendo questionados 
elementos como a legitimidade ou a legalidade daquela 
instituição. Tratavam-se, no entanto, de manifestações 
isoladas as quais não chegavam a afetar a opinião 
pública ou as atitudes governamentais. A afirmação e 
uma sistematização das ideias antiescravistas só seriam 
efetivadas com a propagação do pensamento iluminista 
e os ideais abolicionistas viriam a ser colocados em 
prática, paulatinamente, apenas a partir das revoluções 
liberais dos séculos XVIII e XIX, bem como, do avanço 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

34 

 

do capitalismo industrial e das transformações 
socioeconômicas e político-ideológicas que o mesmo 
promoveu em âmbito mundial. 
 Na América Latina, um impulso nos princípios 
abolicionistas acompanhou o processo de emancipação 
política e formação dos Estados Nacionais. Já no Brasil, 
uma das mais tardias abolições latino-americanas, no 
qual a escravidão persistiu como instituição oficial 
mesmo após a independência, o espírito abolicionista se 
faria manifestar, com maior evidência, a partir da 
segunda metade do século XIX. Foi, porém, a partir dos 
anos 1870 e 1880 que os abolicionistas brasileiros 
atuaram mais direta e organizadamente no intuito de 
eliminar a escravidão no país. 
 Nesse quadro, a imprensa teve significativa 
função como elemento propagador das ideias e práticas 
abolicionistas, mesmo porque o jornalismo brasileiro, a 
partir dos anos 1870, passava por uma fase de amplo 
crescimento, quando o que mais se praticava, através das 
páginas dos periódicos era “discutir, pôr em dúvida, 
analisar” e “combater a pretensa sacralidade das 
instituições: da escravidão, da monarquia, do 
latifúndio”34. Desse modo, o “papel desempenhado pela 
imprensa na chamada questão servil” foi tão fundamental 
que “a dinâmica da questão passou a depender 
basicamente do debate pelos jornais”, alguns dos quais 
“se colocaram a serviço ou crítica da causa, mobilizando 
a sociedade civil”35. 

                                                 
34 SODRÉ, Nelson Werneck. A história da imprensa no Brasil. Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileira, 1966. p. 268. 
35 RÜDIGER, Francisco Ricardo. Tendências do jornalismo. Porto 
Alegre: Ed. da UFRGS, 1993. p. 28-9. Nessa linha, Suely 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

35 

 

 Tal processo ocorreu também em uma localidade 
sul-brasileira, a cidade do Rio Grande pensamento 
abolicionista e da abolição propriamente dita. Além do 
destaque às inter-relações entre jornalismo e 
abolicionismo, este estudo busca inserir algumas das 
ideias expressas na imprensa rio-grandina na conjuntura 
das abolições latino-americanas que, apesar de terem se 
desenvolvido em diferentes modalidades, apresentam 
certas características em comum, as quais, mesmo com 
variáveis de tempo e espaço, permitem, de modo 
genérico, a utilização de um “modelo” explicativo. Visa-
se assim, através da análise de um microcosmo em 
particular a contribuir para uma compreensão 
complementar do universo maior que representa o 
processo abolicionista na América Latina. 
 
 

Um estudo de caso: imprensa rio-grandina e ideais 
abolicionistas 
 
 Acompanhando o avanço da atividade 
jornalística em termos nacionais a imprensa da cidade do 
Rio Grande, nas três últimas décadas do século XIX, 
passou por uma fase de crescimento e verdadeira 
maturidade, com a circulação de jornais comerciais, 
ilustrados, humorísticos, satíricos, político-partidários, 

                                                                                              
Queiroz destaca que “a imprensa seria um dos meios de 
propaganda prediletos” dos abolicionistas, de modo que 
“textos polêmicos, artigos e livros aparecem em profusão por 
volta de 1870” e, nesse contexto, “o jornalismo antiescravista 
começa a se desenvolver”. QUEIROZ, Suely R. Reis de. A 
abolição da escravidão. São Paulo: Brasiliense, 1981. p. 55. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

36 

 

noticiosos e literários, bem como de folhas que 
representavam setores específicos da sociedade. Nesse 
conjunto, os ideais abolicionistas encontraram seu 
espaço. 
 Predominantemente, o pensamento abolicionista 
expresso em jornais rio-grandinos refletia a ideia de 
“uma luta pelo progresso e pela grandeza da nação”, 
pela qual “a abolição representava a destruição do 
passado”, predominando conceitos como “da Pátria, da 
Civilização e da Integração do País no Concerto das Nações 
Livres e Civilizadas”36. Desse modo, considerava-se que 
“ser a favor da emancipação dos escravos era ser a favor 
do progresso e da civilização”, uma vez que “a escravidão 
fora condenada em nome do progresso e da civilização nos 
países mais desenvolvidos”37. 
 Nessa linha, direcionavam-se os 
pronunciamentos de um pequeno jornal como O 
Pregador Cristão (1877-1886), que, ao final da década de 
1870, considerava a escravidão como “uma desgraça que 
muito oprimia esta terra”, lembrando que o Brasil era o 
único país americano no qual ela era “ainda uma 
instituição legal” e, quaisquer que fossem “as apologias 
e explicações”, constituiria uma atividade “que muito 
desonrava toda a nação”. Afirmava também que era 
“um dever acabar, o mais cedo possível, com as suas 
desgraçadas consequências e impedir que os infelizes”, 
os quais continuariam a ser “escravos por toda a vida”, 

                                                 
36 CARDOSO, Fernando Henrique. Capitalismo e escravidão no 
Brasil Meridional. 3.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1991. p. 213. 
37 COSTA, Emilia Viotti da. A abolição. 4.ed. São Paulo: Global, 
1988. p. 63. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

37 

 

sofressem por causa daqueles que queriam “lucrar com o 
infortúnio” deles.  
 O Pregador Christão seguia, assim, a “cruzada 
abolicionista” que visava a convencer a opinião pública 
“a aceitar o fato ou contribuir para o sucesso do 
movimento”, em um constante esforço para provar “o 
anacronismo da escravidão numa época de 
„progresso‟”38. Ao contrapor o Brasil ao restante do 
mundo, no que se referia à questão escravista, o jornal 
considerava-o como um país atrasado por ainda permitir 
o tráfico de negros, sendo, “pelas leis internacionais, a 
transportação de escravos considerada pirataria”, de 
modo que “a nação, devido a si mesma e à alta posição 
que ocupava no continente” havia de esforçar-se para 
que também aqui aquela prática ilegal fosse coibida. 
 Nos anos 1880, os ideais abolicionistas tiveram 
um impulso na Província do Rio Grande do Sul e, 
acompanhando esse processo, surgia dentre a imprensa 
rio-grandina um jornal com fins exclusivamente 
emancipacionistas. Tratava-se de A Luz que se intitulava 
“órgão literário abolicionista” e foi publicado entre 
março e outubro de 1884. Era uma folha quinzenal de 
quatro páginas publicadas por iniciativa da juventude 
local39 e que expressava em seu programa os objetivos de 

                                                 
38 GRAHAM, Richard. Escravidão, reforma e imperialismo. São 
Paulo: Perspectiva, 1979. p. 76. 
39 Quanto a esse jornal considerar-se representante da 
juventude rio-grandina é significativo destacar que seu 
redator contava com apenas dezessete anos de idade. As 
atividades dessa juventude refletem um fenômeno observável 
em âmbito nacional, pois, na segunda metade do século XIX, 
“os jovens começaram a ascender política e socialmente e, 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

38 

 

defender a liberdade dos escravos e a instrução dos 
libertos. 
 A Luz manteve uma unidade temática e editorial 
constante em torno da questão abolicionista, de modo 
que, fossem os artigos, a parte literária, as homenagens, 
as “variedades”, os “pensamentos”, todas as seções, 
enfim, versavam sobre a dicotomia 
liberdade/escravidão. Além disso, o periódico mantinha 
um segmento denominado “A lápis”, onde apareciam as 
contribuições dos mais variados autores, que se 
manifestavam a respeito da escravatura. Aparecia 
também o “Livro d‟ouro”, parte destinada a destacar 
nomes e atitudes de cidadãos que estivessem 
trabalhando em prol do fim da escravidão. 
 O jornal abolicionista, assim, pretendia “trabalhar 
pela extinção da escravatura no território brasileiro”, 
considerando tal intento como “o único dever do 
brasileiro sincero, do patriota que amasse a alvura do 
pavilhão de sua pátria”. A folha destacava que fora 
“criada para ser o arauto da justiça”, prometendo não 
abandonar a “estacada” pela “questão social” da 
“libertação dos cativos”.  
 A Luz afirmava que “o jornalismo era uma 
religião”, no entanto, criticava as práticas da imprensa 
de então, principalmente no que se referia aos anúncios 

                                                                                              
sobretudo, a serem considerados pelos mais velhos”, 
aparecendo “como faixa etária específica, como status 
próprio”. WESTPHALEN, Cecília Maria & BALHANA, Altiva 
Pilatti. Participação da juventude nos movimentos da abolição 
da escravatura e da proclamação da República. In: Anais da 
VIII Reunião Anual da Sociedade Brasileira de Pesquisa Histórica. 
São Paulo: SBPH, 1989. p. 143. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

39 

 

sobre escravos, considerando inaceitável que se 
divulgasse o “preço à venda de uma criatura, do aluguel 
de seus serviços, ou o prêmio estipulado a quem roubar 
a liberdade de um homem que foge”. A folha sustentava 
que a imprensa tinha uma “elevada missão”, não 
devendo o jornal ser “padrão de infâmias” e sim, 
“arrancar de si o que lhe maculava, como se extirpasse o 
cancro que corrói o corpo mortal”.  
 Para A Luz a legislação abolicionista até então 
praticada no país era limitada e não executada 
plenamente, analisando a Lei do Ventre Livre como “um 
grande passo para o porvir”, mas que não seria possível 
“deixar de exigir mais em favor dos cativos”, não 
podendo o país “ficar só com uma lei que libertava o 
filho, mas que deixava a mãe na escravidão”, 
considerando-a como “uma lei incompleta e desumana”, 
além do que não seria “cumprida em todo o rigor da 
palavra”.  
 Tal publicação representativa da juventude rio-
grandina foi um dos poucos periódicos que se 
preocupou com uma forma de incorporação dos negros 
emancipados à sociedade. Segundo A Luz, essa 
integração só seria possível através da instrução, 
fazendo verdadeiras campanhas para a educação dos 
libertos, através de palavras de ordem como: “Um livro 
para cada liberto, e que ele aí possa ler, que a senzala” 
também pode chegar a ser uma “casa educadora” 
transformando-se “o instrumento da opressão” em 
“instrumento de trabalho”. A partir de tal premissa, 
concluía que “então se verá que o Brasil há de orgulhar-
se de ser aconselhado pela raça negra”. 
 A postura abolicionista de A Luz não se 
aproximava da campanha pela libertação empreendida 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

40 

 

pelos republicanos que passavam a se manifestar no 
cenário político rio-grandense, não fazendo o jornal 
qualquer referência à mudança na forma de governo. 
Assim, a folha identificava-se com maior proximidade 
do pensamento liberal40 e, em uma analogia aos partidos 
do Império, descrevia que “em toda parte dois partidos” 
existiam, “um caminhando resoluto e 
desassombradamente para o futuro a atingir o útil, o 
outro grudado ao passado para conservar os abusos”. 
Não sobrevivendo além de 1884, A Luz não observaria a 
realização de seu intento maior e, ao contrário do que 
previa, as contingências políticas de 1888 levaram a que 
a abolição se realizasse por intermédio de um gabinete 
conservador.  
 Efetivada a emancipação dos escravos, os jornais 
rio-grandinos comemoraram o evento, ainda com a 
utilização de conceitos como “civilização”, 
“humanidade”, “progresso” e “patriotismo”. Para o 
Diário do Rio Grande (1848-1910), a abolição iria elevar o 
Brasil “imensamente no conceito das nações”, 
acentuando “a boa índole do seu povo, a sua civilização, 
os seus sentimentos de humanidade e de amor à pátria”. 

                                                 
40 No Rio Grande do Sul, à época, liberais e republicanos 
defendiam o abolicionismo, como explica Margaret Bakos: 
“tanto os republicanos como os liberais criticavam a 
escravidão, julgando a instituição sob dois aspectos 
especialmente negativos. O primeiro é o de considerá-la 
nefasta ao escravo, porque contraria os ideais de humanidade 
apregoados pela doutrina positivista e pela ideologia liberal. 
Em segundo lugar, julgam a escravidão perniciosa para a 
sociedade brasileira como um todo”. BAKOS, Margaret 
Marchiori. RS: escravismo & abolição. Porto Alegre: Mercado 
Aberto, 1982. p. 156. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

41 

 

O Eco do Sul (1858-1934) afirmava que o país fora o 
último a pagar um “tributo à civilização e à 
humanidade, despedaçando as algemas do escravo”. E, 
na mesma linha, o Artista (1862-1912) destacava que a 
abolição dera-se em uma “época em que era impossível 
compreender o domínio do homem sobre o homem” e 
“em que a civilização, o direito, a humanidade 
reclamavam imperiosamente a cessação desse criminoso 
abuso”. 
 Outro aspecto destacado, notadamente pelos 
jornais diários rio-grandinos, foi o caráter pacífico da 
abolição brasileira41. Nesse sentido, o Eco do Sul 
destacava que o fim da escravidão acontecera “sem 
efusão de sangue, sem as lutas fratricidas que enlutaram 
o passado de tantos povos”. Segundo o Diário do Rio 
Grande, o mais importante era que a abolição efetuara-se 
“o mais suavemente possível” e “sem a menor 
perturbação da ordem pública”.  
 O caráter partidário também se fez presente nas 
publicações diárias rio-grandinas, cada qual buscando 
associar o fim da escravidão a atuação de um 
determinado partido. O Eco do Sul ufanava-se de ao 
partido conservador ter “cabido a tarefa de realizar o 
magno cometimento que o país inteiro festivamente 

                                                 
41  Celia Azevedo destaca a presença dessa ideia de abolição 
pacifica em boa parte do movimento abolicionista, para os 
quais “a abolição não deve ser associada à ideia de 
desordem”, bem como a escravidão não deveria “abolir-se por 
si mesma, anarquicamente, sem as rédeas da autoridade, do 
governo”. AZEVEDO, Celia Maria Marinho de. Onda negra, 
medo branco: o negro no imaginário das elites - século XIX. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1987. p. 222 e 226. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

42 

 

celebrava”. Já o Artista comentava que o gabinete 
conservador só tomara a medida abolicionista através da 
“negação das ideias de seu partido” e ao “apostatar das 
ideias que até a véspera de ser governo tinha 
calorosamente sustentado”. Nessa mesma linha, o Diário 
do Rio Grande apontava a “nobre conduta” do partido 
liberal, sendo a “abolição uma ideia do seu programa”, 
de modo que, no Legislativo não “houve um voto liberal 
contra o projeto da abolição”. 
 Apesar do entusiasmo à época da campanha 
abolicionista e da própria abolição, a imprensa rio-
grandina também revelaria a difícil incorporação do 
negro liberto à sociedade brasileira. Treze anos após a 
extinção oficial da escravidão, circularia um pequeno 
jornal, O Defensor (1901) cuja proposta era a de 
“defender a raça etiópica”, buscando castigar “pelas suas 
colunas a todo e qualquer indivíduo que tentasse 
explorar ou vitimar a membros descendentes ou famílias 
que pertencessem à raça” negra e visando a castigar aos 
“indivíduos que julgavam os homens pela cor da 
epiderme”. A presença e as propostas de um jornal que 
buscava proteger e incentivar o espírito de associação 
entre os negros refletiam os problemas sociais e de 
discriminação racial que marcaram a vida dos libertos 
brasileiros. 
 
 

Uma inserção em um “modelo” latino-americano 
 
 A abolição da escravatura na América Latina não 
foi um processo de curta duração cronológica, 
estendendo-se por praticamente um século, e nem 
caracterizado por uma homogeneidade regional. Mesmo 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

43 

 

que através desse período a extinção do trabalho escravo 
tenha se adaptado às diferentes contingências de tempo 
e espaço, as abolições latino-americanas guardam certas 
características em comum entre si, possibilitando a 
inclusão das mesmas em um determinado “modelo”. 
 Os principais elementos em comum entre os 
processos emancipacionistas latino-americanos estão 
ligados a três características essenciais. A primeira delas 
refere-se ao caráter gradual das abolições, as quais, em 
praticamente todos os casos, não representaram uma 
ruptura brusca nas formas de exploração anterior e nem 
uma transformação significativa nas estruturas 
socioeconômicas e políticas. A segunda está ligada à 
permanência de formas de trabalho escravo ou 
semiescravo, por períodos maiores ou menores, mesmo 
após a abolição oficial da escravatura. E a terceira está 
relacionada às amplas dificuldades na incorporação 
social dos contingentes populacionais negros após a 
aquisição da liberdade. 
 Nesse quadro, a abolição no Brasil inseriu-se 
amplamente dentre essas características, sendo o tópico 
em que mais nítida ficou tal inclusão foi o caráter da 
emancipação gradual, uma vez que, formado o Estado 
Nacional, passaram-se mais de seis décadas para que se 
extinguisse definitivamente a escravidão. O caráter de 
permanência do trabalho escravo também se fez 
presente no Brasil, com a aprovação de diversas 
legislações que, ou não eram cumpridas, ou previam 
determinações apenas parciais quanto à abolição. 
Finalmente, as enraizadas relações de exploração social 
para com o negro não foram eliminadas com a efetivação 
de uma das mais tardias libertações americanas, como 
foi o caso brasileiro. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

44 

 

 Os ideais abolicionistas expressos através da 
imprensa rio-grandina revelavam algumas dessas 
características. Uma delas, a da permanência, foi 
apontada por O Pregador Christão que acusava a 
continuação do tráfico de escravos, em 1877, quando o 
mesmo havia sido suspenso oficialmente, em 1850. Esse 
elemento também foi identificado por A Luz, em 1884, 
que não aceitava o caráter parcial e limitado da Lei do 
Ventre Livre, votada em 1871. 
 Quanto à abolição como um processo gradual, o 
mesmo foi até motivo de elogios por parte do 
abolicionismo da imprensa rio-grandina, ao considerar 
como ideal uma abolição pacífica, dentro da ordem e 
não-anárquica. Exemplificativamente, o Eco do Sul 
lembrava duas outras abolições tardias americanas 
oriundas de lutas, no caso a norte-americana, destacando 
os “charcos de sangue em que mergulhara a grande 
república do norte”; e a cubana, afirmando que “no 
torrão insular correra em borbotões o sangue de 
emancipacionistas e negreiros”, fenômenos que não 
teriam sido observáveis no Brasil. 
 Já a incorporação dos negros à sociedade só foi 
lembrada por A Luz, mesmo assim, de forma limitada e 
idealizada, através da educação dos libertos, sem se 
referir a outras reformas que permitissem uma 
transformação nas condições sociais dos negros. A 
presença de O Defensor, em 1901, demonstrava que 
aquele tipo de incorporação social tendia ao fracasso. 
 Assim, o abolicionismo e a abolição foram 
encarados pela imprensa rio-grandina como uma etapa a 
ser vencida pelo país, em nome da “civilização”, do 
“progresso”, da “humanidade”, da “justiça” e do 
“patriotismo” e na direção de vencer o “anacronismo” e 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

45 

 

o “atraso” daquela atividade, vindo a colocar-se no rol 
das “nações civilizadas”. Não houve, no entanto, 
qualquer discussão mais aprofundada quanto às razões 
desse “atraso” na abolição, bem como as colocações 
quanto ao Brasil ser um dos últimos a manter a 
escravidão não chegavam a levar em conta que a 
permanência, mais ou menos longa, fora característica 
da escravidão americana como um todo. 
 Finalmente, à exclusão de A Luz, e notadamente 
nas folhas diárias rio-grandinas, a abolição foi mais 
encarada como ponto de programas político-partidários 
do que realmente como um ideal a ser alcançado em prol 
do negro, refletindo, assim, as próprias tendências de 
amplos segmentos do abolicionismo brasileiro que 
conferiam a si o papel de moldar uma abolição e 
reordenar (ou não) a sociedade segundo seus preceitos, 
não levando em conta as intenções, os anseios ou os 
destinos dos libertos.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

46 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

47 

 

 
Permanências de relações 

escravistas no pós-abolição a 
partir das representações 

imagéticas da caricatura gaúcha 
(1888-1889) 

 
Francisco das Neves Alves 

 
 A abolição definitiva da escravidão no Brasil teve 
a data oficial de 13 de maio de 1888, entretanto, a 
extinção das relações escravistas não constituiu um 
processo de imediata execução. Séculos de submissão, 
exploração e condenação a um status inferiorizado não 
seriam apagados com a simples assinatura de uma lei. 
Desse modo, os libertos, além de não terem sido 
contemplados com nenhum plano de reinserção social, 
continuaram sofrendo com toda a espécie de 
preconceito, discriminação e barreiras para com a 
definição de seu novo lugar na sociedade. Estabelecia-se 
então um fenômeno que deitou raízes na formação 
histórica brasileira ao longo do período de quase século 
e meio que se seguiu à denominada Lei Áurea. 
 No caso do Rio Grande do Sul, as permanências 
das relações escravistas em termos estruturais e/ou 
circunstanciais foram notadas pela caricatura que se 
expressava por meio da imprensa. Os periódicos 
ilustrados e humorísticos, com sua abordagem 

 

 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

48 

 

predominantemente calcada no chiste e na sátira, não 
deixavam de enfocar em tom crítico as mazelas que 
atingiam a sociedade, chegando até mesmo a assumir 
um caráter moralizador, pelo qual denunciavam e 
buscavam diagnosticar soluções para aplacar tais chagas 
sociais. Nesse sentido, as folhas gaúchas voltadas à 
divulgação da arte caricatural trouxeram suas reflexões 
imagéticas e textuais acerca da continuidade de 
determinadas práticas inerentes ao escravismo. 
 Nesse quadro, a partir de uma perspectiva joco-
séria, as publicações periódicas traziam ao seu público 
um humor que poderia ser divertido e sério ao mesmo 
tempo, acompanhando uma qualidade vital da condição 
humana. A partir de tal perspectiva, o humor quase 
sempre reflete as percepções culturais mais profundas, 
ao oferecer um instrumento poderoso para a 
compreensão dos modos de pensar e sentir moldados 
pela cultura42. Por meio da caricatura torna-se possível 
encontrar o pitoresco de uma sociedade, envolvendo as 
suas grandezas e misérias, trazendo em seu conteúdo 
algumas características da mentalidade da época43. Ao 
adquirir uma dimensão social, a representação 
caricatural se torna uma arte autônoma, a qual se volta 
ao espírito crítico, que passa a julgar a sociedade nos 

                                                 
42 DRIESSEN, Henk. Humor, riso e o campo: reflexões da 
antropologia. In: BREMMER, Jan & ROODENBURG, Herman 
(orgs.). Uma história cultural do humor. Rio de Janeiro: Record, 
2000. p. 251. 
43 MORAIS, Fernanda Borges Ferreira; MAGALHÃES, Maria 
Benedita Cabral de & MORAIS, Maria José da Silva. A 
caricatura: um recurso educativo nas aulas de História. Lisboa: 
Associação de Professores de História, 1996. p. 6. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

49 

 

seus mais variados setores44. Além disso, a caricatura 
desmistifica o poder e incentiva o envolvimento de 
pessoas comuns nos assuntos de Estado45. 
 Ao longo do século XIX, a imprensa voltada à 
difusão da arte caricatural teve por epicentro a capital 
imperial/federal, onde se desenvolveram alguns dos 
mais notáveis periódicos do gênero ilustrado-
humorístico e satírico, os quais serviram de modelo para 
as publicações congêneres que se espalharam pelo país. 
Contando com o apelo visual das imagens, as folhas 
caricatas caíram no gosto do público leitor, atingindo 
significativa popularidade, vindo a desencadear-se um 
processo pelo qual elas foram editadas em diversas 
localidades brasileiras46. Esse fenômeno também atingiu 
o contexto sul-rio-grandense que, nas últimas décadas 
dos Oitocentos, teve um fluxo praticamente constante de 
tal prática jornalística, em meio a qual obtiveram 
destaque A Ventarola e o Bisturi, que conviveram com a 
decretação do abolicionismo definitivo e refletiram 

                                                 
44 MINOIS, Georges. História do riso e do escárnio. São Paulo: 
Editora UNESP, 2003. p. 304. 
45 BURKE, Peter. Testemunho ocular: o uso de imagens como 
evidência histórica. São Paulo: Editora UNESP, 2017. p. 121. 
46 Ver: FLEIUSS, Max. A caricatura no Brasil. Revista do 
Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro. Rio de Janeiro: IHGB, 
1917. t. 80. p. 583-609.; LIMA, Herman, História da caricatura no 
Brasil. Rio de Janeiro: José Olympio, 1963.; LOBATO, 
Monteiro. A caricatura no Brasil. In: Ideias de Jeca Tatu. São 
Paulo Brasiliense, 1955. p. 3-21.; MAGNO, Luciano. História da 
caricatura brasileira. Rio de Janeiro: Gala Edições de Arte, 2012.; 
e TÁVORA, Araken. D. Pedro II e o seu mundo através da 
caricatura. São Paulo: Documentário, 1976. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

50 

 

acerca da permanência de hábitos escravistas entre 1888 
e 1889. 
 A Ventarola foi editada em Pelotas, entre 1887 e 
1890 e apresentava-se como “folha ilustrada e 
humorística”, mostrando no frontispício de seu número 
original, em primeiro plano, o próprio objeto da 
ventarola, além de várias alegorias alusivas ao humor, 
inclusive o bobo da corte, que além do crayon, também 
portava o leque sem varetas que dava título à 
publicação. Tratava-se de um semanário, cujo programa 
deixava demarcada sua vocação crítica, humorada e 
incisiva. A folha se definia como “catita e perfumada”, 
além de “faceira”, sempre à busca de leitores. Pretendia 
“em verso gago, trôpego ou moído” arranhar ouvidos e 
ferir mentes, colocando “a arte em pandarecos”, 
propondo-se na imprensa a “rir, pular, folgar, dançar”. 
Por meio de “seu crayon adocicando”, dizia seguir o 
“prolóquio: Castigat mores ridendo”47. 

Já na cidade do Rio Grande foi publicado o 
Bisturi, editado de forma ininterrupta entre 1888 e 1893, 
embora sua circulação tenha perdurado de forma 
irregular até meados da segunda década do século XX. A 
partir de seu conteúdo programático, o semanário 

                                                 
47 A VENTAROLA. Pelotas, 10 abr. 1887. Acerca de A 
Ventarola, ver: FERREIRA, Athos Damasceno. Imprensa caricata 
do Rio Grande do Sul no século XIX. Porto Alegre: Globo, 1962. 
p. 209-220.; ALVES, Francisco das Neves. A mulher e a 
caricatura no Rio Grande do Sul: três estudos de caso. Lisboa; Rio 
Grande: Cátedra Infante Dom Henrique; Biblioteca Rio-
Grandense, 2019, p. 66-69.; e ALVES, Francisco das Neves. A 
representação através do feminino na caricatura pelotense 
oitocentista. Lisboa; Rio Grande: Cátedra Infante Dom 
Henrique; Biblioteca Rio-Grandense, 2020. p. 45-46. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

51 

 

garantia que seria “crítico”, mas sem se arredar “um só 
momento dos foros da imprensa honesta, usando de 
uma crítica benévola e bem intencionada e não dessa 
crítica cínica e mordaz”. Também prometia guardar “os 
princípios determinados pela urbanidade, ainda quando 
for mister” ser “um pouco pungente na luta de coerção 
aos desvios que por vezes envergonham”. Além disso, se 
propunha a empenhar-se “na extirpação da lepra social 
dos escândalos, da calúnia, de todos os vícios”, sem que 
em suas páginas pudessem ser notadas “as invectivas 
livres e as alusões imorais que desedificam na prática do 
comedimento dos mútuos deveres da família social”48. 

A abolição da escravatura foi recebida com 
entusiasmo por parte do Bisturi, o qual considerou o 13 
de Maio como o “grande dia que, atravessando as 
fronteiras de todos os povos civilizados” iria “dizer aos 
carcereiros do espírito que a luz da liberdade” dissipara 
“as trevas do Brasil”. Além disso, o periódico ilustrado 
apresentou uma alegoria com a presença de personagens 
envolvidos no processo abolicionista, bem como trazia a 
imagem dos libertos, representados por gerações e sexos 
diferentes de ex-escravos, ou seja, um velho, um homem 
e uma mulher adultos e uma criança que rompiam com 
seus grilhões. Completava a ilustração a figura do 
indígena, na condição de representar a nação brasileira, 
o qual carregava em suas mãos a carta que designava a 
legislação abolicionista e o pavilhão imperial, em alusão 

                                                 
48 BISTURI. Rio Grande, 1º abr. 1888. Sobre o Bisturi, ver: 

FERREIRA, 1962, p. 185-194 e ALVES, Francisco das Neves. A 
pequena imprensa rio-grandina no século XIX. Rio Grande: 
Editora da FURG, 1999, p. 219-243. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

52 

 

à nacionalidade. A legenda era carregada de exaltação: 
“Homenagem do Bisturi ao 13 de Maio de 1888”49. 

 

 
                                                 
49 BISTURI. Rio Grande, 20 maio 1888. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

53 

 

 
A Lei Áurea foi também observada por A 

Ventarola, que trouxe um conjunto de caricaturas, como 
ao mostrar um escravo sendo açoitado, contando 
também com a presença de um escravista que se 
assustava com a explosão da legislação abolicionista, de 
modo que a folha garantia que “a patriótica e 
sacrossanta Lei de 13 de Maio foi para os ilustres 
escravocratas o mesmo que uma bomba de dinamite”. Em 
outra cena os castigos contra os cativos eram mais uma 
vez representados, acompanhada da constatação pela 
qual aos ex-proprietários restava “ainda a esperança de 
que os contratados e ingênuos continuassem no gozo da 
liberdade... do tronco, da palmatória e do bacalhau”. A 
folha ainda denunciava as ações de escravistas que 
visavam a escamotear a abolição, como ao levarem para 
fora da cidade os seus escravos em uma carroça, ou 
tentando prendê-los “em quartos e porões”, para que 
“não tomassem parte na magna manifestação do dia 13”. 
Em outra caricatura, na qual o senhor montava um 
burrico e carrega sua escrava agrilhoada pelo pescoço, a 
escravidão era vista como “uma nódoa” que infamava o 
“pendão auriverde”50. Já no formato alegórico, o 
periódico mostrava a figura feminina que simbolizava a 
liberdade, a romper os grilhões que prendiam um 
escravo, que se mostrava grato pela libertação51.  
 

                                                 
50 A VENTAROLA. Pelotas, 20 maio 1888. 
51 A VENTAROLA. Pelotas, 3 jun. 1888. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

54 

 

 
 

 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

55 

 

 
 

 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

56 

 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

57 

 

 

 
 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

58 

 

 Em meio às reclamações generalizadas dos 
antigos proprietários, exigindo compensações pela 
“propriedade” perdida com a abolição, A Ventarola 
invertia o enfoque, ao mostrar que a indenização deveria 
ser paga ao escravo, o qual reivindicava a mesma junto à 
princesa Isabel. Nesse quadro, o periódico tecia a 
consideração de que “o que é justo e equitativo é que o 
indenizado seja o negro, por aqueles que lhe roubaram a 
liberdade e que à sua custa enriqueceram”52. As 
perseguições aos pobres, dentre eles os negros, era 
mostrada pela folha caricata, em cena pela qual, por 
meio da violência policial, a espadadas, eram despejados 
os moradores de um cortiço53. A permanência dos 
abusos cometidos contra os negros, mesmo já na 
condição de libertos, revelando a manutenção do 
espírito escravagista, era apontada pela publicação 
pelotense, ao mostrar uma mulher de férula em punho, 
pronta a castigar sua empregada doméstica, ao passo 
que outras mulheres perseguiam negros com palmatória 
e látego54. Os atos violentos contra os negros foram 
também apresentados pelo Bisturi como ao noticiar um 
latrocínio, mostrando os corpos de um homem e de uma 
mulher negra, identificada pejorativamente como a sua 
“amásia”55.  
 

                                                 
52 A VENTAROLA. Pelotas, 3 jun. 1888. 
53 A VENTAROLA. Pelotas, 17 jun. 1888. 
54 A VENTAROLA. Pelotas, 16 set. 1888. 
55 BISTURI. Rio Grande, 30 set. 1888. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

59 

 

 
 

 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

60 

 

 

 
 

 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

61 

 

 
 

 O caminho da prostituição para as libertas foi 
demonstrado pelo Bisturi, ao apresentar autoridade 
policial reprimindo a ação de duas prostitutas negras em 
um logradouro citadino56. A busca de elementos 
masculinos para serem engajados nas forças militares foi 
apresentada pelo hebdomadário rio-grandino que 
mostrava a força policial perseguindo os ex-escravos, 
com a indicação de que “o recrutamento está forte... por 
esta não esperavam os libertos...”57. A manutenção das 
relações servis vinculadas aos trabalhos domésticos era 
trazida por A Ventarola, ao mostrar duas serviçais negras 
encarregando-se da limpeza da casa, enquanto as donas 
da residência preparavam-se para sair58. 
 

 

                                                 
56 BISTURI. Rio Grande, 9 dez. 1888. 
57 BISTURI. Rio Grande, 3 fev. 1889. 
58 A VENTAROLA. Pelotas, 3 mar. 1889. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

62 

 

 
 

 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

63 

 

 
 

 A continuidade das atitudes de maltratar os 
serviçais negros foi outra denúncia de A Ventarola, ao 
trazer a figura de uma “mulherzinha de cabelo na 
venta”, que, “em casa, traz tudo em uma roda viva”, no 
caso infringindo violência física para com um 
empregado, enquanto o outro, espavorido, procurava 
esconder-se59. Determinadas funções exercidas pelos 
escravos antes do 13 de Maio, continuaram sendo 
executadas por negros após a abolição, como foi o caso 
do serviço de coleta de dejetos humanos, realizado em 
vasilhas especiais para posterior eliminação geralmente 
em cursos de água. Foi o que mostrou o Bisturi, trazendo 
uma alegoria feminina que simbolizava a Câmara 
Municipal e demonstrava insatisfação com o trabalho 

                                                 
59 A VENTAROLA. Pelotas, 31 mar. 1889. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

64 

 

executado60. O cerceamento aos negros não poupava 
nem mesmo suas atividades lúdicas, como destacou o 
periódico ilustrado rio-grandino, em cena na qual 
policiais escoltavam coercitivamente um grupo formado 
por representantes de tal etnia, com a descrição de uma 
“caçada policial” ocorrida “em uma das noites passadas, 
em um salão bailante”61. Ao apresentar o cenário de um 
duplo assassinato, o semanário pelotense revelava a 
violência contra uma mulher negra que era esganada por 
um dos ladrões62 

 

 

                                                 
60 BISTURI. Rio Grande, 7 abr. 1889. 
61 BISTURI. Rio Grande, 30 jun. 1889. 
62 A VENTAROLA. Pelotas, 25 ago. 1888. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

65 

 

 
 

 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

66 

 

 
 

 Outra atividade exercida tradicionalmente por 
escravos antes de maio de 1888 e que permanecia sendo 
desempenhada pelas mãos de negros foi a de 
carregador, como mostrava o Bisturi ao apresentar a 
chegada de um estudante, que retornava a sua cidade 
natal e cuja carga de livros era em grande parte 
carregada por um negro63. O periódico rio-grandino 
também noticiava a determinação governamental de que 
a força policial exterminasse a tiros os capoeiras, ou seja, 

                                                 
63 BISTURI. Rio Grande, 8 dez. 1889. 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

67 

 

negros munidos de navalhas, facas e porretes, e que, de 
acordo com as autoridades, promoviam atividades 
ilegais na capital64. Já ao final de 1889, carregando nas 
cores da ironia, o Bisturi denunciava a persistência das 
práticas escravistas, ao mostrar um homem agredindo 
duas negras com o uso de uma palmatória. O semanário 
rio-grandino lembrava que recentemente fora 
inaugurado na comunidade do Rio Grande um 
monumento alusivo à libertação dos escravos, mas 
demarcava que atitudes como aquela que ele retratava, 
revelavam que a escravatura ainda não estaria de fato 
extinta no país, tanto que constava: “Ainda não está 
completamente abolida a escravidão e os bárbaros 
castigos a bolos nesta cidade”, na qual, havia “poucos 
dias, com música e foguetes, inaugurou-se a Estátua da 
Liberdade”65. 

 

                                                 
64 BISTURI. Rio Grande, 15 dez. 1889. 
65 BISTURI. Rio Grande, 22 dez. 1889. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

68 

 

 
 

 
 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

69 

 

 
 

 Assim A Ventarola e o Bisturi, como autênticos 
representantes da imprensa ilustrada-humorística sul-
rio-grandense, demostraram por meio de suas 
construções imagéticas e textuais que as práticas da 
época escravista ultrapassaram o marco cronológico de 
13 de maio de 1888. Bem de acordo com o costume joco-
sério e moralizador da arte caricatural expressa por meio 
das atividades jornalísticas, os dois periódicos 
denunciaram as mazelas executadas para com os 
libertos, revelando que a secular carga social que lhes 
recaía sobre os ombros ainda se fazia sentir com plena 
força. A manutenção de ocupações destinadas aos 
escravos, as perseguições, os castigos e até mesmo 
mortes violentas atentavam contra a liberdade recém-
conquistada. Desse modo, das alegorias iniciais que 
demonstravam uma libertação concedida aos escravos, 
os semanários pelotense e rio-grandino apresentavam a 
dura realidade que os emancipados continuavam a 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

70 

 

enfrentar, com permanências das relações escravocratas 
que teriam um papel inexorável nas vivências da 
população negra ao longo do largo tempo que se seguiu 
à Lei Áurea. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

71 

 

 
Reminiscências da escravidão no 

livro Becos da memória, de 
Conceição Evaristo 

 
Luciana Coutinho Gepiak* 

 
A prática escravista constitui um dos elementos 

mais marcantes da sociedade brasileira, atravessando 
por séculos a formação histórica do Brasil, desde a época 
colonial até o final do século XIX. Mesmo com a 
afirmação de um movimento abolicionista, permanece a 
perspectiva governamental do Império de procrastinar 
ao máximo a libertação dos escravos. Tal ação fica 
evidenciada na adoção de medidas paliativas, como a lei 

                                                 
* Luciana Coutinho Gepiak é doutora em Letras pela FURG 
(2022), mestre em Letras pela FURG (2017), Especialista em 
Rio Grande do Sul: sociedade, política e cultura pela FURG 
(2014), Especialista em Literatura Brasileira Contemporânea 
pela UFPEL (2003) e graduada em Letras – Português pela 
FURG (2000). É autora dos livros: Do jovem poeta no Parthenon 
Literário ao místico Barão de Ergonte: dois estudos de caso sobre o 
escritor gaúcho Múcio Teixeira; Líricas satíricas: o texto poético nas 
páginas da Comédia Social; Imprensa e escrita feminina: Revocata 
Heloísa de Melo e o periodismo sul-rio-grandense e Escrita feminina 
no Brasil Meridional: Revocata Heloísa de Melo - reconhecimento e 
produção bibliográfica. Participou de três coautorias. É 
responsável pelo Setor de Literatura, vinculado à Secretaria de 
Município da Cultura, Esporte e Economia Criativa, da 
Prefeitura Municipal do Rio Grande. 

 

 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

72 

 

que impede o tráfico, mas os escravos continuam 
chegando por meio do contrabando; a legislação que 
define a liberdade de todos os filhos de escravos, mas 
que ainda devem prestar serviços por mais de duas 
décadas, em condição análoga a do cativeiro; e a lei que 
determina a libertação dos sexagenários, ou seja, os 
escravos que já não mais representam força de trabalho. 
Apenas em 1888 ocorre a abolição definitiva da 
escravidão no Brasil, uma das mais tardias do mundo, a 
qual ainda enfrenta uma série de resistências que 
resultariam na mudança na forma de governo do país. 
 O fim oficial da escravidão não chega a trazer 
maiores alterações sociais na vida dos libertos. A 
emancipação prevê apenas que eles passam a ser livres, 
mas não há qualquer política visando a sua inserção 
social na vida nacional. Assim, resta normalmente aos 
libertos contentarem-se com o subemprego e/ou 
condições degradantes de trabalho, gerando as raízes de 
uma vulnerabilidade social, que se arrasta até o presente. 
Mas não é apenas no campo socioeconômico que tais 
condições ficam expressas, havendo também toda uma 
implicação cultural, de modo que desigualdade social e 
preconceito étnico são duas faces da mesma moeda. 
Uma grande maioria dos negros brasileiros permanece 
submetida a uma realidade de exclusão, profunda 
desigualdade social e racismo. 
  Durante significativo tempo, os descendentes dos 
escravos não tiveram sequer um lugar mais efetivo na 
história e na concretização de uma memória nacional, 
ocupando uma posição periférica ou mesmo excludente. 
Progressivamente, a situação foi sendo atenuada, pois, 
mesmo com a manutenção das desigualdades, deu-se 
uma revalorização de tais contingentes étnico-



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

73 

 

populacionais. Desencadeou-se, então, uma espécie de 
memória da escravidão, pela qual os negros passaram a 
traçar reflexões e a prestar seus testemunhos quanto às 
continuidades e os efeitos daquela instituição na sua 
história, estabelecendo-se uma inter-relação entre o 
passado e o presente. 
 Trata-se de uma “memória do cativeiro”, a qual 
corresponde a uma “memória coletiva específica e 
relativamente estruturada”, nesse quadro, “os 
deslocamentos de sentido produzidos pelos novos 
agentes de formatação da memória social” passam “a se 
esboçar como releitura alternativa da memória familiar 
sobre o tempo do cativeiro”. De acordo com tal 
perspectiva, dá-se um diálogo “com a tradição familiar 
herdada de pais e avós”, surgindo “um verdadeiro 
diálogo dos tempos”, no qual se encontram articulados 
pretérito e presente, construindo-se um “discurso 
coletivo sobre a história dos descendentes dos escravos” 
(MATTOS, 2005, p. 45 e 58-59). 
 Ficam assim demarcados “os aspectos simbólicos 
da memória da escravidão”, presentes em narrativas, 
“elaboradas e reelaboradas em função das relações 
tecidas no tempo presente, como em todo trabalho de 
produção da memória coletiva” (MATTOS, 2005-2006, p. 
109). Essa memória da escravidão tem sido abordada por 
manifestações das mais variadas áreas do conhecimento, 
com destaque para as humanidades e as letras. A 
literatura também se torna campo fértil para tal 
abordagem e uma representante da literatura brasileira 
contemporânea tem papel fundamental nessa 
reconstrução. 
 Trata-se de Maria da Conceição Evaristo de Brito, 
mais conhecida pelo nome literário Conceição Evaristo. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

74 

 

Ela nasce em Belo Horizonte, em 1946, com origem 
humilde, vindo a mudar-se para o Rio de Janeiro, na 
década de 1970. Desde cedo ingressa no magistério e 
passa a dedicar-se aos estudos, graduando-se em Letras 
pela UFRJ, torna-se Mestre em Literatura Brasileira pela 
PUC/RJ e Doutora em Literatura Comparada pela UFF, 
analisando as relações entre a literatura afro-brasileira e 
as literaturas africanas de língua portuguesa e atuando 
como docente na rede escolar e no ensino superior. Tem 
participação ativa nos movimentos de valorização da 
cultura negra, tendo começado a publicar contos e 
poemas na década de 1990. Suas principais obras são 
Ponciá Vicêncio, publicado em 2003 e Becos da memória, 
em 2006. Além das edições brasileiras, alguns de seus 
trabalhos são traduzidos para o inglês e o espanhol. As 
heranças do cativeiro e a condição social do negro são 
temas constantes em seus escritos, contribuindo 
decisivamente para a construção da “memória da 
escravidão” (OLIVEIRA, 2009, p. 85-86). As 
reminiscências da escravidão e suas interfaces com a 
contemporaneidade expressas no livro Becos da memória 
constituem o objeto de pesquisa deste estudo. 

Em relação a Becos da memória, a própria autora 
esclarece que sua intenção na elaboração do livro é a de 
“construir uma forma de escrevivência”, plenamente 
articulada com a perspectiva da memória e da interação 
entre passado e presente. Ela ainda explica que a origem 
de sua obra se dá com um “pequeno escrito com o título 
„Samba-favela‟”, publicado em Minas Gerais e no Rio 
Grande do Sul. Segundo a escritora, a primeira tentativa 
de edição de Becos da memória praticamente coincidiu 
com a redação final do texto, entre 1987 e 1988, de modo 
que foi projetada a sua publicação em meio às atividades 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

75 

 

que demarcaram o centenário da abolição da 
escravatura, em 1988, bem de acordo com o conteúdo da 
obra. Mas o plano não deu certo e a edição original data 
do ano de 2006, vindo a contar com edições posteriores, 
em 2013 e 2017 (EVARISTO, 2017, p. 9-10). 
 Ainda ao apresentar sua obra, Conceição Evaristo 
explica que se a edição foi demorada, levando 
praticamente duas décadas, “o processo da escrita do 
livro foi rápido, muito rápido”, afirmando que “em 
poucos meses, minha memória ficcionalizou lembranças 
e esquecimentos de experiências que minha família e eu 
tínhamos vivido, um dia”. Ela evidencia também que 
Becos da memória constitui “uma criação que pode ser lida 
como ficções da memória”, e, tendo em vista que “a 
memória esquece, surge a necessidade da invenção”. 
Quanto a tal aspecto, a autora reitera que “entre o 
acontecimento e a narração do fato, há um espaço em 
profundidade, é ali que explode a invenção”. 
(EVARISTO, 2017, p. 10-11). 
 Um dos fundamentos do livro encontra-se nas 
próprias interfaces entre becos e memórias. Assim, a 
autora faz referência aos “homens, mulheres, crianças 
que se amontoaram dentro de mim, como amontoados 
eram os barracos de minha favela”. Também explica que 
“a favela era grande e toda recortada por becos”, alguns 
deles “tinham saída em outros becos, outros não tinham 
saída nunca”, tal “como ruas estreitas que se cruzavam, 
que se bifurcavam”. A protagonista da obra expressa a 
tentativa do registro das memórias passadas naqueles 
becos, destacando que “já sabia qual seria a sua 
ferramenta, a escrita”, pois “um dia, ela haveria de 
narrar, de fazer soar, de soltar as vozes, os murmúrios, 
os silêncios, o grito abafado que existia, que era de cada 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

76 

 

um e de todos”. Dessa maneira, ela “um dia escreveria a 
fala de seu povo” (EVARISTO, 2017, p. 17, 120 e 177). 
 A expressão “beco”, utilizada pela autora, 
“ambiguamente evoca tanto o espaço como suporte 
memorial”, ou seja, “os „becos‟ em que se abriga a 
memória” aparecem “como a representação desse espaço 
a partir da evocação memorial – nesse caso agora 
afetivamente recriados pela memória” (LANGA; SILVA, 
2015, p. 81). Assim, tais becos constituem os “lugares por 
onde as lembranças ainda transitam mais livremente, 
mesmo correndo o risco de serem esquecidas”, já que 
muitas vezes “se impõe um silenciamento às histórias 
que passam de boca a boca, às experiências vividas por 
pessoas que ocupam suas margens, os espaços 
periféricos nas grandes cidades”. O “silêncio imposto às 
experiências dos que vivem em lugares de pouca 
visibilidade no mapa arquitetônico dos grandes centros 
urbanos”, no livro, “é interrompido pelo cuidado em se 
acompanhar a vida dos habitantes” (FONSECA, 2010, p. 
22).  

Tal qual as idas e vindas, os caminhos e 
descaminhos dos becos, a obra de Evaristo é 
“estruturada em fragmentos”, os quais apresentam “um 
mosaico de vidas representadas igualmente de maneira 
breve, presas à urgência de seu presente e a um passado 
em grande parte das vezes desconhecido”, diante da 
“violência da desagregação social que rompeu o século 
XX estilhaçando laços estáveis, sejam familiares ou 
comunitários” (DELGADO, 2015, p. 22). Esses 
fragmentos “procuram aliar a denúncia social a um 
lirismo de tom trágico, o que remonta ao mundo íntimo 
dos humilhados e ofendidos”, apresentados “como 
pessoas sensíveis, marcadas, portanto, não apenas pelos 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

77 

 

traumas da exclusão, mas também por desejos, sonhos e 
lembranças”. Nesse sentido, “violência e intimismo, 
realismo e ternura, além de impactarem o leitor, revelam 
o compromisso e a identificação da intelectual 
afrodescendente para com aqueles colocados à margem” 
do denominado progresso (OLIVEIRA, 2009, p. 86). 
 Fica demarcada na proposta da escritora a 
perspectiva da difusão da memória social, seja a mais 
longínqua, seja a mais recente, bem de acordo com a 
cultura ancestral dos africanos, depois, escravos, libertos 
e favelados. Tal enfoque revela “a importância da 
tradição, no sentido concreto de transmissão e de 
transmissibilidade” e mesmo da “experiência” que é 
transmitida e “transcende a vida e a morte particulares”, 
pois nela há algo “que concerne aos descendentes”, 
correspondendo à memória coletiva (GAGNEBIN, 2009, 
p. 50). 
 O conjunto aparentemente desordenado de becos 
corresponde à própria memória, fragmentária e não-
linear, sujeita aos alcances e limites da lembrança e do 
esquecimento. Os tantos testemunhos expressos na obra, 
não são normalmente agradáveis às versões oficiais, 
normalmente propostas pelos poderosos, uma vez que 
trazem à tona, a voz dos desvalidos, de modo que 
chegam a produzir “uma imensa cacofonia, cheia de 
barulho, de furor, de clamores, de polêmicas e de 
controvérsias, de argumentações simétricas ou 
congruentes a propósito das quais ninguém fica 
indiferente”. A narrativa de Evaristo vem ao encontro da 
expressão das memórias dos normalmente não inclusos 
no discurso oficialista, como é o caso de “memórias 
ameríndias, memórias dos negros, memórias das 
mulheres” entre outras (ROBIN, 2016, p. 20). 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

78 

 

 A memória traz em si “seus atos falhos, torneios 
de estilo, silêncios”, entre outros fatores, uma vez que “a 
memória só existe ao lado do esquecimento”, pois “um 
complementa e alimenta o outro, um é o fundo sobre o 
qual o outro se inscreve”. Becos da memória é composto 
desse caminho sinuoso de lembranças/esquecimentos, 
num quadro pelo qual “aquele que se recorda deve 
poder percorrer” certas “paisagens mnemônicas 
descortinando as ideias por detrás das imagens”. As 
tantas mazelas que preenchem o livre vêm ao encontro 
da perspectiva pela qual “a arte da memória, assim, 
como a literatura de testemunhos, é uma arte da leitura 
de cicatrizes” (SELIGMANN-SILVA, 2003, p. 52 e 56). 

Na elaboração de seu romance, Evaristo toma 
“como mote a estrutura sinuosa e múltipla dos becos da 
favela”, os quais são percorridos pela narradora, 
mostrando-se, “a um só tempo, iguais e diversos, 
múltiplos, tortuosos, promissores, cheios de histórias de 
vida”. O conjunto da narrativa é constituído “de 
pequenos relatos, breves histórias de vida de muitos 
personagens, homens, mulheres e crianças”, 
estabelecendo-se o privilégio do “fragmento sobre a 
totalidade, a alegoria sobre o símbolo”, bem como 
“dando vez a versões mínimas, fragmentárias de vidas 
comuns, nem heroicas nem exemplares”, ou seja, “de 
pequenas vidas de personagens em cujos percursos se 
conjugam derrotas advindas de sua condição social, 
racial e de gênero” (SCHMIDT, 2017, p.186-187). 
 Desse modo, “a vivência da penúria afina alguns 
instrumentos narrativos para expor as vidas 
subterrâneas, minadas pela carência intensa de melhores 
condições de vida”. Diante de uma “pobreza vivida 
muitas vezes com gestos de brandura, a narradora vai 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

79 

 

retirando dados de uma história maior”, recuperando-se 
“as experiências de pessoas expostas à dura pobreza, 
que, contudo, não arrefecem o desejo de continuar 
vivendo”. Nesse quadro, “escrever é a ferramenta 
utilizada para recompor o vasto painel de lembranças 
calcadas na „experiência da pobreza‟”, a qual foi 
vivenciada “por quem soube observar, com olhos 
atentos e condoídos, os becos de uma coletividade” 
(FONSECA, 2017, p. 192-193). 

Tais fragmentos testemunhais representam uma 
fundamental porção da memória social da nação, 
revelando “a importância do papel que a memória 
coletiva desempenha”, já que ela “faz parte das grandes 
questões das sociedades desenvolvidas e das sociedades 
em vias de desenvolvimento, das classes dominantes e 
das classes dominadas”, aparecendo todas “lutando pelo 
poder ou pela vida, pela sobrevivência e pela promoção” 
(LE GOFF, 2013, p. 435). 

A memória constitui um “recurso a respeito da 
referência ao passado”, tanto do ponto de vista do 
testemunho “fiel ao passado”, quanto das “deficiências 
procedentes do esquecimento”, tal qual “o avesso de 
sombra da região iluminada da memória”. Assim, “não 
temos nada melhor que a memória para significar que 
algo aconteceu, ocorreu, se passou antes que 
declarássemos nos lembrar dela” (RICOUER, 2012, p. 
40). O livro de Evaristo é carregado dessas memórias, 
daí sua narração não-linear, pois traz em si memórias 
fragmentárias e lacunares, em relação a um pretérito 
amplamente inter-relacionado com o presente, 
notadamente quanto às constantes permanências das 
desigualdades sociais. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

80 

 

Nesse caso, não se trata apenas de uma 
“polaridade entre memória individual e coletiva”, e sim 
“com a de uma tríplice atribuição da memória: a si, aos 
próximos, aos outros” (RICOUER, 2012, p. 142). Em vista 
disso, “é importante destacar a completa relação entre os 
discursos individuais das testemunhas – no registro da 
memória –, o da memória coletiva que se articula na 
cena pública”. A literatura “ensina a jogar com o 
simbólico, com as suas fraquezas e artimanhas”, sendo 
“marcada pelo „real‟” e buscando “caminhos que levem a 
ele”, procurando “estabelecer vasos comunicantes com 
ele”. Dessa maneira, a literatura “amarra o „real‟, a 
imaginação, os conceitos e o simbólico”, havendo até 
mesmo “um teor testemunhal da obra literária” 
(SELIGMANN-SILVA, 2005, p. 71, 74-76). 

No livro Becos da memória, “as histórias de vida 
das personagens da narrativa problematizam as 
questões de opressão de gênero, raça e classe”, através 
dos “retalhos perdidos da colcha memorialística”, os 
quais “são gradualmente costurados, ao tempo em que 
as histórias são apresentadas”. Tais “trajetórias de vida 
que permeiam a obra vão se entrecruzando pela visão de 
Maria Nova”, a qual “vai costurando e mesclando as 
suas memórias com as dos indivíduos da favela, 
constituindo-se assim como uma colcha de retalhos de 
vida” (FRÓS; SANTOS, 2017, p. 201). 

A obra, “através da memória, discute o processo 
de constituição da identidade étnica negra”, buscando 
abordar o “significado de ser e estar no mundo como 
negro”. A autora “retrata as vivências precárias de um 
grupo de favelados e afrodescendentes para que o leitor 
reflita sobre elas”, aparecendo questões “como a fome, a 
pouca escolaridade, o trabalho cansativo e pouco 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

81 

 

remunerado, a ameaça de perder o lugar de morada, o 
alcoolismo, a solidariedade”, refletindo “situações 
vividas ainda na contemporaneidade pela maioria dos 
afrodescendentes”. A obra traz em si a questão pela 
qual, “como na época da escravidão, quando os senhores 
mandavam e os negros obedeciam”, muitos 
permaneceram “em silêncio, aceitando a condição que 
lhes foi imposta por teorias racistas e pelo senso comum 
eurocêntrico” (COSTA, 2014, p. 82). 

O fio condutor do livro é a vida em uma favela 
em um processo de desfavelamento que o local iria 
sofrer, com a destruição dos casebres e a expulsão dos 
moradores. Um dos pontos aglutinadores da narrativa se 
dá no constante estabelecimento de paralelos entre o 
passado e o presente, os escravos e os favelados, a 
senzala e a favela. Assim, na obra ocorre um constante 
encontro entre as vivências pretéritas, sejam as mais 
remotas, vinculadas à escravidão, sejam as mais 
próximas cronologicamente, com a contemporaneidade. 
Nesse sentido, em Becos da memória pode-se observar 
uma espécie de tempos transversais, com uma recorrente 
interação entre o passado e o presente. 

Dentre os tantos personagens que compõe o livro 
podem ser destacados alguns. A protagonista é Maria-
Nova, menina que executa predominantemente o papel 
de narradora e em torno da qual são apresentadas várias 
histórias provenientes de seus antepassados – dos mais 
longínquos aos mais recentes – e de seus coetâneos. E, 
em torno dela se dá a maioria das inter-relações entre o 
tempo pretérito e o presente.  Vó Rita é aquela que traz 
em torno de si a própria comunidade, servindo de alento 
às tantas dificuldades.  Bondade é o benemérito da 
comunidade, que atua em prol do bem comum e da 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

82 

 

assistência individual, além de constituir uma das fontes 
de testemunhos, ao contar histórias para Maria-Nova. 
Tio Totó é um emigrado do campo, que enfrenta duras 
condições de trabalho, junto de suas esposas, uma delas 
a Nega Tuína; ele é um dos principais articuladores da 
oralidade, transmitindo seus testemunhos para a menina 
Maria-Nova. 

Ainda aparecem dentre o amplo rol de 
personagens, Maria-Velha, ascendente de Maria-Nova e 
personificação da amargura oriunda das mazelas sociais, 
também passando alguns testemunhos para a menina. 
Cidinha-Cidoca, mulher deslumbrante e cobiçada pelos 
homens, que se torna a louca que perambula pela favela. 
Negro Alírio é o trabalhador consciente, com uma ação 
de luta pelos direitos dos negros e um dos que mais atua 
na busca de garantias dos atingidos pelo 
desfavelamento. Dora é a rezadeira, dando algum tipo 
de assistência espiritual à comunidade e fazendo grande 
sucesso junto aos homens. Ditinha é a empregada 
doméstica que tem de sustentar a família e acaba presa, 
sem emprego e com vergonha da comunidade por ter 
roubado uma joia da patroa.  Beto é o filho de Ditinha, 
que teve de amadurecer, deixando a infância para, à 
força, tornar-se adulto de modo a cuidar da família na 
ausência da mãe. 

Uma questão a ressaltar em relação ao rol de 
personagens é que na sua grande maioria eles são 
identificados pelos primeiros nomes e apelidos, e quase 
nunca nomes completos. Assim revela-se uma certa 
proximidade entre os favelados, mas, ao mesmo tempo, 
transparece uma espécie de desprestígio social imputada 
aos pobres, notadamente de parte dos ricos, de modo 
que nem mesmo sobrenomes eles podem sustentar. Por 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

83 

 

outro lado, muitos dos nomes e apelidos trazem algum 
indício de parentesco, como “Vó”, “Mãe”, “Tio”, “Tia” 
ou “Primo”, denotando a perspectiva de uma irmandade 
entre os escravos, os libertos, os favelados e os pobres, 
cujo principal ponto de união estava nas aflições sociais 
com as quais conviviam. 

Há ainda em meio as personagens certas 
metáforas e analogias, uma vez que o livro “faz desfilar 
alegorias encarnadas” em alguns de seus personagens e 
imagens. Nesse quadro, “contradições e 
heterogeneidade na retratação apurada dos personagens 
impedem o maniqueísmo fácil e o efeito da eventual 
estereotipação que alimenta o discurso da vítima”. 
Ocorre, isto sim, “a coexistência de misérias e grandezas, 
normalmente sem entrada nos noticiários ou na crítica 
hegemônica” (ROSITO, 2007, p. 219-220). A dualidade 
entre a vida e a morte aparece em Vó Rita, literalmente 
parteira e simbolicamente aquela de onde nasciam os 
homens e a Outra, uma das personagens mais 
enigmáticas, que coabita com aquela e equivale à morte, 
escondida e personificada pela figura da leprosa. Já 
Bondade corresponde ao bem, à assistência, pois é o 
homem misterioso que desaparece mensalmente e 
distribui alimentos, assistindo e levando alento aos 
desvalidos da favela, além disso, ele não tinha moradia, 
a não ser no coração de todos e, sem qualquer 
coincidência, ele torcia pelo “Time Esperança”.  

Além dos personagens ocorrem diversas outras 
metáforas, como as pedras pontiagudas que representam 
as dores humanas. O “Buracão”, por sua vez, é uma 
espécie de inferno, crescente e devastador, que engole o 
mundo e as pessoas. Os tratores com os quais é 
executado o desfavelamento, observados como 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

84 

 

verdadeiros monstros devoradores, que destruíam a 
existência para trazer um anunciado progresso. E 
também os próprios becos, correspondendo às vivências 
humanas, trazendo em si as idas e vindas da vida, com 
todo o tipo de decisão que leva a algum lugar ou 
simplesmente se emaranha em um lugar sem saída. 
 Outro elemento aglutinador da narrativa, 
também inter-relacionado com a perspectiva da 
memória são os testemunhos apresentados ao longo do 
livro. A tradição oral constitui uma das mais 
importantes formas de transmissão de conhecimentos e 
lembranças em meios às sociedades africanas e, por 
herança, da população brasileira de origem escrava e a 
escritora traz tal ação como fundamental para o 
desenvolvimento de sua obra. 

Ao mesmo tempo, há também uma ampla 
valorização do ato de ler e escrever como um diferencial 
para buscar a tão pouco provável ascensão social. A 
possibilidade da escritura para também levar em frente 
os testemunhos, de modo a registrá-los graficamente e 
garantir a sua continuidade era somada às perspectivas 
de futuro que a alfabetização poderia propiciar. Nessa 
linha, as ações de ler e escrever traziam também o 
sentido da libertação, ou seja, o “olhar atento de Maria-
Nova para o cotidiano da favela, mediante o qual a 
narradora-personagem buscará compreender sua 
realidade”, procurando “dias melhores” por meio de 
“um ato político empreendido através da escrita 
(SANTOS, 2016, p. 129). 
 É mais uma vez em torno de Maria-Nova que se 
estabelecem em torno de testemunhos e memórias, 
principalmente nas narrativas a ela contadas e para as 
quais a menina tinha a condição de receptora, pois 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

85 

 

“queria sempre histórias e mais histórias para a sua 
coleção”. Mas também de articuladora e difusora das 
mesmas, uma vez que “um sentimento, às vezes, lhe 
vinha”, ou seja, “ela haveria de recontá-las um dia, ainda 
não se sabia como”, tendo em vista que “era muita coisa 
para se guardar dentro de um só peito” (EVARISTO, 
2017, p. 37). 

Fazem parte do texto várias vivências da 
contemporaneidade, muitas vezes interligadas ao tempo 
pretérito. Nessa linha, aparecem no livro o papel social 
da mulher e a condição feminina, as práticas 
futebolísticas, as festividades religiosas e patrióticas, o 
carnaval, os trabalhadores e seus direitos (ou a falta 
deles), os sindicatos, as greves, a repressão, os partidos 
políticos e o comportamento dos candidatos postulantes 
e os políticos ocupantes de cargos públicos, o êxodo 
rural, a modernização, o desenvolvimentismo, todas elas 
trazendo por pano de fundo as desigualdades sociais e o 
sofrimento das populações pobres. 

Assim, a questão chave do texto consiste na 
abordagem da precariedade social vivida pelos escravos 
e pelos libertos, no passado, e pelos favelados, no 
presente. As dificuldades eram tão grandes que até 
mesmo um dos atos mais frugais da existência humana, 
a obtenção de água, constituía um enorme obstáculo à 
existência dos pobres. Daí a relevância das “torneiras” 
das quais se obtinha água no âmbito favélico, bem como 
muitas das personagens, inclusive a protagonista, 
ocupavam-se como lavadeiras, assim a importância da 
obtenção de tão vital líquido, fundamental para a 
sobrevivência física e financeira. Além disso, era mais 
uma vez a aproximação entre o passado e o presente, já 
que a ocupação de lavadeira, sempre à procura de uma 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

86 

 

fonte de água limpa, trazia a ancestralidade da vida 
escrava.  

Nesse sentido, a própria autora aponta que “a 
recordação daquele mundo me traz lágrimas aos olhos”, 
ressaltando “como éramos pobres” e “miseráveis 
talvez”, assim “como a vida acontecia simples e como 
tudo era e é complicado”. Na mesma linha, em relação 
ao personagem “Tio Totó”, a escritora lembra que ele 
“não nascera ali”, na favela, “como também ali não 
nasceram seus pais”. A única certeza é que “estavam 
todos na labuta da roça, da capina”, além do que “seus 
pais eram escravos e que ele já nascera na „Lei do Ventre 
Livre‟”. Apesar de tais referências, Evaristo questiona: 
“Que diferença fazia? Seus pais não escolheram aquela 
vida, nem ele” (EVARISTO, 2017, p. 17-18). 
 As poucas possibilidades de inserção social 
também fazem parte da abordagem do livro, lembrando, 
que mesmo após a escravidão, as oportunidades para os 
negros permaneciam quase idênticas a da época da 
instituição escravocrata, com a execução do trabalho 
doméstico ou rural. A respeito do casal de personagens 
Tito Totó e Nega Tuína, ela, “uma moça bonita que 
trabalhava na cozinha da fazenda, enquanto ele estava a 
labutar na roça de algodão” (EVARISTO, 2017, p. 51). 

Além das restrições quanto ao trabalho, a autora 
lembrava que a condição de família era outra 
impossibilidade em relação aos negros, restando apenas 
a proximidade entre os “irmãos”, a partir da identidade 
étnica. Nesse sentido, explica que “Nega Tuína era 
sozinha, sem parentes sanguíneos”, de modo que “de 
seu lado ela considerava as outras negras e negros da 
cozinha”, já que ela “crescera ali na fazenda, agarrada às 
saias das cozinheiras” e “uma delas, um dia, mesmo sem 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

87 

 

ela perguntar, contou que sua mãe morrera de parto, 
quando ela nascera” (EVARISTO, 2017, p. 52). 

Ainda quanto ao casal Totó e Nega Tuína 
aparecia outra alusão ao escravismo, quanto à permissão 
ou não de escravos de sexo diferente permanecerem 
juntos. Muitas vezes os senhores escravocratas 
permitiam tal união, como estímulo à gravidez, visando 
à multiplicação da quantidade de cativos. Nessa linha, é 
descrito que “alguns fazendeiros, sabedores que se 
tratava de marido e mulher, arrumavam um quartinho 
ou uma casinha para os dois”. Poderia ser uma forma 
mais tênue, mas permanecia a perspectiva de tal atitude 
constituir um investimento para no futuro obter mais 
braços para as lides rurais (EVARISTO, 2017, p. 88). 
 No livro aparecem as tantas heranças das agruras 
escravidão, bem como algumas memórias quanto à 
ancestralidade africana. A referência é ao “Tio Totó”, o 
qual juntara “a mulher, a filha e alguns trapos”. Ambos 
não “tinham mais pais vivos”, pois houvera “um surto 
de tuberculose, que começara na casa-grande” e 
“assolara também os escravos”. Os personagens “iriam 
partir”, já que “queriam esquecer as histórias da 
escravidão, suas e de seus pais”. Pelo percurso, 
“lembravam histórias mais amenas de campo, de 
vastidão, de homens livres, em terras longínquas”. As 
lembranças voltavam-se também para “deuses negros, 
reais, constantes e tão diferentes daquele Deus-Jesus de 
que tanto falavam os senhores e os padres” (EVARISTO, 
2017, p. 20). 

Quanto às constantes perdas oriundas da 
escravidão e em mais uma reminiscência das origens 
africanas, é mais uma vez Totó a rememorar que perdera 
“pai e mãe que nunca tive direito, dado o trabalho de 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

88 

 

escravo nos campos”, assim como também perdera “um 
lugar, uma terra, que pais de meus pais diziam que era 
um lugar grande, de mato, bichos”, além de “gente livre 
e sol forte” (EVARISTO, 2017, p. 29).  
 Um sentimento de saudade de uma terra nunca 
vista, a África, aparece novamente em mais uma 
divagação de Maria-Nova, a qual “já era dada à tristeza, 
já tinha no sangue o banzo, já guardava no peito 
saudades de uma vida longínqua, não vivida”. Tal 
sensação voltava a se manifestar, na descrição de que a 
menina “andava em dias de grande banzo”, com uma 
“tristeza por tudo, por fatos recentes e passados”, bem 
como “por fatos que ela testemunhara e por fatos que 
ouvira”. Outra reminiscência das tradições africanas, no 
caso as religiões originais, ocorre na descrição da 
simpatia realizada por uma personagem que se dirigia 
“para trás da casa e desenhava no chão um grande sol 
cheio de grandes pernas compridas” e “aquilo era bom 
pra chamar o sol” (EVARISTO, 2017, p. 115, 128 e 139). 

Também no que se refere à ancestralidade 
africana, a autora utiliza-se mais uma vez do recurso da 
memória, em passagem na qual Maria-Nova refletia 
sobre as tantas histórias que lhe eram contadas, perante 
as quais guardava um “banzo no peito”, ou seja, 
“saudades de um tempo, de um lugar, de uma vida que 
ela nunca vivera”. Aparecia também a lembrança do 
passado, no caso aquele vinculado ao escravismo, do 
qual as maiores heranças eram a continuidade da 
pobreza e do sofrimento. Assim, o que mais doía na 
menina “era ver que tudo se repetia, um pouco 
diferente, mas, no fundo, a miséria era a mesma”, pois 
“o seu povo, os oprimidos, os miseráveis; em todas as 
histórias, quase nunca eram os vencedores, e sim, quase 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

89 

 

sempre, os vencidos”, em um quadro pelo qual “a ferida 
dos do lado de cá sempre ardia, doía e sangrava muito” 
(EVARISTO, 2017, p. 63). 
 É através da concepção de Maria-Nova que a 
escritora trabalha uma conexão temporal entre o 
pretérito e o presente, aproximando as condições de 
precariedade social no paralelo entre a senzala e a favela. 
A própria menina relata uma experiência no âmbito 
escolar que traduz tal inter-relação: 

 
 “Duas ideias, duas realidades, imagens 
coladas machucavam-lhe o peito. Senzala-favela. 
Nesta época, elo iniciava seus estudos de ginásio. 
Lera e aprendera também o que era casa-grande. 
Sentiu vontade de falar à professora. Queria citar, 
como exemplo de casa-grande, o bairro nobre 
vizinho e como senzala, a favela onde morava. Ia 
abrir a boca, olhou a turma e a professora. 
Procurou mais alguém que pudesse sustentar a 
ideia, viu a única colega negra que tinha na 
classe. Olhou a menina, porém ela escutava a 
lição tão alheia como se o tema escravidão nada 
tivesse a ver com ela. Sentiu certo mal-estar. 
Numa turma de quarenta e cinco alunos, duas 
alunas negras, e, mesmo assim, tão distantes uma 
da outra. Fechou a boca novamente, mas o 
pensamento continuava. Senzala-favela, senzala-
favela!” (EVARISTO, 2017, p. 73). 

  
A comparação entre as condições de vida de ricos 

e pobres, ou seja, da “casa-grande” com a “senzala” 
aparece também na descrição da volta da empregada 
Ditinha da casa da patroa para a sua. É descrito que “não 
era grande a distância entre a mansão da patroa e o 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

90 

 

barraco de Ditinha”, pois “o bairro nobre e a favela eram 
vizinhos”, incomodando-a as disparidades entre um 
lugar e o outro. A relação retorna ainda em outro 
pensamento de Maria-Nova, descrevendo o 
agravamento da situação com o desmantelamento da 
favela que se aproxima, aprofundando as rivalidades 
entre os próprios moradores. Nesse quadro, a menina 
“percebia a estreita relação de sentido entre a favela e a 
senzala, mas mais se entristecia ao perceber que nos 
últimos tempos ali se vivia de pouco amor e muito ódio” 
(EVARISTO, 2017, p. 101 e 137). 

Em alusão aos ancestrais da personagem Maria-
Velha, em mais um de seus testemunhos, aparecem 
questões como a revolta e a resistência contra a 
escravidão; o retorno às origens, com a conversa na 
língua de matriz africana; o escravo tratado como 
produto e, portanto, passível de compra e venda, 
separando-se famílias, por represália e/ou interesses 
financeiros; a continuidade das relações escravistas, 
mesmo depois da abolição; e a oposição entre o trabalho 
livre e o escravo: 

 
“Luís fora menino inteligente, sempre 

indagador das coisas e das causas. Era um 
rebelde, odiava os sinhôs. Quando venderam a 
sua irmã, por ela ter agarrado o sinhô pelo peito 
da camisa, ele vomitava ódio e prometia se 
vingar, por fogo na casa-grande. Chorou a noite 
toda. E o pai teve uma surpresa. Luís falou com 
ele durante horas naquela língua da terra 
distante. O pai pensava que o garoto soubesse 
falar só a linguagem dos brancos. Qual nada! 
Surpresa e alegria, Luís falava aquela linguagem 
tão bonita! No outro dia Luís sumiu. O avô de 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

91 

 

Maria chegou até a pensar que os sinhôs tinham 
vendido o rapaz também. Eles já tinham vendido 
a sua mulher e os outros filhos. Será que tinham 
matado o menino? 

Anos se passaram, o homem sem se 
rebelar, apenas a dor, o banzo alimentando a 
vida. Aqueles sinhôs se mudaram, venderam a 
fazenda com tudo. „O homem ali, tanto fazia‟, 
pensava ele, „qualquer branco, sorrindo ou não, é 
sempre sinhô‟. 

Um dia, sem quê nem para quê, apareceu o 
menino, voltou já rapaz, homem feito. (...) 

– Pai, vamos daqui, não é preciso nem falar 
pro sinhô da fazenda. Nessas andanças descobri 
coisas... Há muito que branco não é mais dono de 
negro. Nem vende Iya, a mãe, com os filhos, nem 
vender Ayaba, minha irmã, podiam. Tenho 
algum dinheiro, labutei fora, trabalhei madeira e 
vendi. 

O homem velho e o homem moço foram a 
caminho (...) passaram a lavrar o que era de seu, 
pai e filho (EVARISTO, 2017, p. 33-34). 

 
A autora aponta ainda para a permanência de 

resquícios do escravismo, destacando que um “zunzum 
se espalhou pela favela”, com a ocorrência da venda de 
uma filha por parte do próprio pai. Evaristo demonstra 
que aquilo ainda até poderia ser encarado como algo 
normal, tamanha as precariedades reinantes, mas que o 
fato só chamara a atenção, porque o comprador utilizara 
“dinheiro roubado” e a “polícia estava fazendo a 
sindicância” (EVARISTO, 2017, p. 38). 
 As odiosas relações entre proprietário e o escravo 
se estendiam às interações entre patrão e empregado, de 
modo que os negros continuam submetidos à repressão 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

92 

 

e, alguns dentre eles, se prestam a promover as práticas 
coercitivas do chefe, lembrando os capitães de mato, 
muitos deles negros, que, à época da escravidão, 
caçavam e puniam os escravos fugitivos. Era mais uma 
recorrência quanto à permanência ao menos de resíduos 
das relações senhoriais. Uma das histórias contadas à 
menina Maria-Nova trazia tal perspectiva: 

 
 “Lembra, pai, como era tudo antes? Cada qual 
miseravelmente no seu canto de terra, cada qual 
retendo a sua sabedoria, cada qual sedimentando 
a sua ignorância, a sua pobreza, cada qual mais 
fraco e temendo o coronel Jovelino. E o coronel 
Jovelino falando grosso, seus capangas imitando 
a voz do patrão e mandando na gente como se 
donos fossem. Sabíamos que alguma coisa estava 
errada, que era preciso mudar. Ou a gente ou 
eles. Sabíamos também que os capangas dele 
eram gente nossa. Tínhamos comprovado que 
todos eles, antes de serem capangas do Coronel, 
eram nossos irmãos. Só quando estavam sob a 
proteção e a ordem do Coronel, passavam a nos 
desconhecer. O que acontecia? A voz gritada e 
fria do patrão, do senhor, mudava a voz do 
empregado? (EVARISTO, 2017, p. 55). 

 
 As várias formas de resistência à escravidão são 
também ressaltadas na obra de Conceição Evaristo. 
Dentre elas estão as revoltas escravas e tais 
condicionantes ficam expressos em outra história 
contada à Maria-Nova, na qual aparecia uma 
circunstância em que um escravo “sentiu-se enforcando 
o Coronel”, olhando no fundo dos olhos deste e lendo o 
medo. O escravo olhava “os irmãos ao lado” e “os que 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

93 

 

ficaram lá fora e leu o ódio”, de maneira que bastaria 
“um gesto seu e poderiam mandar o Coronel e toda a 
sua família para o inferno”. Após tal ato, os escravos 
“entrariam na casa e tomariam de volta toda a sua 
riqueza que era de cada um deles, pois tudo aquilo que 
estava ali” havia sido “construído em cima da pobreza, 
da miséria de cada um”. Acerca das tantas 
desigualdades sociais, o negro escravo “olhou a casa do 
Coronel e leu a riqueza, a opulência, o desperdício, o ter 
muito de poucos e o não ter nada de muitos” 
(EVARISTO, 2017, p. 65-66). 
 Outra modalidade de resistência dos escravos, 
diante da opressão escravista, era a eliminação da 
própria vida, de modo a encerrar os sofrimentos, além 
de infringir uma espécie de revide ao senhor, que assim 
sofria em seus lucros, com a perda de uma de suas 
“mercadorias”. O suicídio é apresentado pela autora 
como uma continuidade em relação à 
contemporaneidade, e é a própria Maria-Nova que 
coloca tal ato como uma alternativa, só não executado 
pelo conforto da convivência com Vó Rita. Nesse 
sentido, a menina refletia que “mesmo que a qualquer 
hora ela decidisse tomar aquela dose de veneno, que 
estava escondida no fundo do guarda-roupa, sabia que 
não morreria sozinha” (EVARISTO, 2017, p. 70). 

Ainda aparecia como prática de resistência das 
escravas em relação ao cativeiro a opção pelo aborto, 
evitando que sua prole também fosse entregue à 
escravidão. A continuidade de tal processo se dá já na 
favela do presente, na qual, em vista da pobreza, a 
mulher também busca o aborto, para que sua criança não 
tivesse de também sofrer com a miséria. Foi o caso da 
empregada doméstica Ditinha que, “quando se 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

94 

 

descobriu grávida, tomou o diabo, bebeu chá de limão-
capeta com vinagre, pulou, dançou, sambou”, mas não 
conseguiu abortar (EVARISTO, 2017, p. 102). 
 As precárias condições de vida dos escravos e 
dos favelados são mais uma vez comparadas, bem como 
a ação de senhores e ricos para promover o 
desentendimento em meio a escravos e a pobres, de 
maneira a melhor dominá-los. A narrativa se refere às 
“gerações inteiras” que “nasciam e cumpriam tempo de 
vida acostumadas à miséria, fazendo muitas da miséria, 
razão de vida”. O personagem Negro Alírio aparece no 
papel de buscar rupturas para com tal realidade, visando 
a esclarecer os demais “que os grandes, os fortes, os que 
estavam do lado de lá, queriam que todos os do lado de 
cá fossem realmente fracos, bêbados e famintos”; mas “o 
pior, eles queriam dirigir o nosso ódio contra nós 
mesmos, queriam que fôssemos inimigos” (EVARISTO, 
2017, p. 141). 

O aumento das rivalidades em meio à 
aproximação da concretização do projeto de destruir a 
favela, com a retomada do tema do incentivo aos ódios 
entre os pobres e, antes os escravos, promovido pelos 
ricos e senhores, fica expresso na narração de que, já no 
fim da existência da favela, “para muitos, para todos, 
talvez, o inimigo era aquele que estivesse mais 
próximo”, de maneira que “o ódio, a amargura, o 
desamparo que existia em todos tinham como válvula de 
escape o próprio irmão”. Nesse sentido, os favelados não 
reconheciam que estavam “no mesmo barco, no mesmo 
oceano de miséria”, pois “ali não havia comandante, o 
barco e todos nós estávamos à deriva” (EVARISTO, 
2017, p. 152). 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

95 

 

 Uma prática de afastamento e restrições entre 
escravos e livres, no passado, similar àquela entre 
favelados e ricos, na contemporaneidade, tal qual 
ocorria, por exemplo, durante as manifestações 
carnavalescas do século XIX, é demonstrada no livro a 
partir das festas juninas, tão apreciadas pelos pobres, 
como um dos poucos e sazonais lenitivos para o 
sofrimento diário, eram bancadas pelos “ricos que 
moravam no bairro nobre bem ao lado da favela”, de 
modo que “os favelados não os importunassem”. O 
cuidado advinha do fato de que “havia outros bairros 
perto das favelas em que as casas eram constantemente 
arrombadas”. A autora explicava que havia 
praticamente “um acordo tácito entre os favelados e seus 
vizinhos ricos”. Nesse quadro, os ricos bancavam a 
“festa junina”, davam “as sobras de suas riquezas”, 
obtinham “oportunidades de trabalho para as 
mulheres”, além de conseguirem a tão necessária água; 
ao passo que os pobres evitariam roubar àqueles. 
Estabelecia-se assim uma “vida aparentemente 
tranquila”, pela qual “dois grupos tão diversos teciam 
uma política de boa vizinhança” (EVARISTO, 2017, p. 
46-47). 
 A participação dos negros nos confrontos bélicos 
em que o Brasil se envolveu ao longo de sua história é 
também relembrada por Conceição Evaristo, recorrendo 
mais uma vez à oralidade de um dos ancestrais de 
Maria-Nova, o qual se referia à participação dos negros 
na Guerra do Paraguai. Assim como em outras guerras, 
caso da Revolução Farroupilha, houve a promessa nem 
sempre cumprida de libertação para os negros que 
pegassem em armas. O narrador falava de uma guerra 
na qual “os escravos participaram da peleja”, indo “com 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

96 

 

a promessa de que, quando voltassem, ganhariam a 
liberdade”. Assim, “guerrear fora, havia a promessa de 
alforria”, mas “muitos negros morreram na época e os 
que voltaram puderam perceber que a conquista da 
liberdade pedia não somente a guerra”, da qual 
participaram, “mas uma luta muito particular, a deles 
contra a escravidão” (EVARISTO, 2017, p. 56). 
 Os castigos e humilhações impostos aos escravos 
eram outro componente da escravidão apontado pela 
escritora, bem como a fundamentação religiosa como 
atenuadora de seus sofrimentos. Nesse sentido, em outra 
história contada à Maria-Nova, havia a referência a um 
“velho, inútil para o trabalho, peso morto”, o qual 
permanecia sentado com uma “ferida exposta aos 
mosquitos, além do cheiro e da dor”. A narrativa falava 
ainda de um “Sinhô moço”, que pelo negro passava, 
fazendo “questão de chutar a ferida do velho”, o qual se 
restringia a gemer: “Ui, ui, ui... Sinhô moço!”. A 
vingança acabaria vindo por influências divinas, uma 
vez que, muitos anos depois, o rapaz viria a sofrer 
exatamente do mesmo mal, diante do que “os negros 
diziam que era castigo de Deus”, ficando “felizes porque 
tinham um Deus que se vingava por eles e que um dia 
lhes daria o reino do céu” (EVARISTO, 2017, p. 59). 
 Em Becos da memória aparece também as 
continuidades das relações escravistas no Brasil 
contemporâneo, no qual seguidamente surgem notícias 
de pessoas submetidas a relações degradantes de 
trabalho, pois, além de prestarem serviços, são 
submetidas a péssimas condições de existência e sua 
única chance de adquirir qualquer tipo de mercadoria, 
inclusive a comida, é junto do proprietário das terras, 
estabelecendo-se assim uma relação de dependência da 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

97 

 

qual o trabalhador não mais consegue se libertar, em 
condição, se não completamente, análoga à escravidão. 
Essa circunstância se faz presente em outra história 
repassada à Maria-Nova, na qual os trabalhadores 
“plantavam e vendiam para o Coronel, não recebiam 
quase nada e gastavam tudo no armazém da fazenda” 
(EVARISTO, 2017, p. 68). 
 As manifestações culturais festivas como um 
alívio ao sofrimento também apareciam nas 
rememorações expressas pela autora. Tal qual os 
escravos usavam o carnaval para ao menos num 
momento do ano atenuar suas dores, Evaristo descreve 
uma festa na favela na qual “o samba, o som, a alegria 
voavam alto”, em ambiente no qual “era preciso cantar”, 
abrindo-se “a boca tão escancaradamente que se viam as 
falhas de dentes e os já apodrecidos”. Nesse quadro, “o 
hálito de cachaça vinha quente de dentro de alguns”, 
havendo “risos e sorrisos bonitos ali”, não que fossem 
“dentaduras alvas, certas e limpas que enfeitavam o 
riso”, mas o “sorriso-riso era bonito porque vinha de lá 
de dentro, vinha da inocência, da ilusão de estar sendo 
feliz”, pois “todos acreditavam que estavam sendo 
felizes” (EVARISTO, 2017, p. 72). 
 Como os escravos que escolhiam seu rei de congo 
e mesclavam suas religiões originais com o catolicismo, 
promovendo romarias, as festas religiosas e o 
sincretismo cultural também constituem temas do livro 
na referência à “caixa de congada do Tio Totó”, que 
também possuía “a „coroa de rei‟, que ele usava nas 
festas de congada”, nas quais “vestia roupas vistosas, 
bonitas”. A narrativa descreve que “todas as festas 
acabavam sempre na capelinha que os participantes do 
congo haviam construído em honra de Nossa Senhora 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

98 

 

do Rosário”, com a mobilização da comunidade no 
deslocamento do andor, nos enfeites e nas rezas. Já bem 
próximo do fim da favela, a menina Maria-Nova 
imagina que a caixa de congada voltara a tocar diante do 
que “ela apurou os ouvidos” e “o batuque vinha de fora 
e de dentro dela”, ou seja, “vinha de suas raízes, vinha 
do seu recôndito eu” (EVARISTO, 2017, p. 174-175). 
 Na obra de Conceição Evaristo ficam demarcadas 
ainda as continuidades – abertas ou subliminares – dos 
preconceitos raciais em relação aos negros. Por exemplo, 
no encontro entre dois personagens, Dora e Negro 
Alírio, ele explica seu apelido e ela se mostra feliz, 
demonstrando que gostara “de ouvir a palavra negro 
pronunciada por um negro, pois o termo negro, ela só 
ouvia na voz de branco, e só para xingar”, com 
expressões como “negro safado, negro filho da puta, 
negro baderneiro e tantos defeitos mais” (EVARISTO, 
2017, p. 95). 
 As tantas visões racistas da formação histórica 
brasileira, com suas raízes no processo da escravidão, 
apareciam também nas apreciações quanto à aparência, 
num quadro pelo qual a beleza seria associada ao branco 
e a feiura ao negro. Tal versão se estabelece na passagem 
em que a empregada doméstica Ditinha, negra e 
favelada que se sente “tão feia” e “detestava” o próprio 
cabelo, em alusão à expressão “cabelo ruim”, largamente 
utilizada no Brasil para expressar o cabelo crespo. 
Ditinha se compara com a patroa, rica, descrevendo a 
chefe, D. Laura, como “bonita, muito alta, loira, com os 
olhos da cor daquela pedra das joias”, que era verde. E, 
ao mesmo tempo, reflete sobre si mesma, sentindo-se 
“mais feia ainda” diante da beldade da outra, baixando 
os olhos, “envergonhada de si mesma”. Mais adiante, a 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

99 

 

mesma Ditinha acaba por roubar uma joia da patroa e 
arrepende-se amargamente, pensando em devolvê-la, 
mas tem muita vergonha, já que “julgava a patroa tão 
limpa” e “ela tão suja e, agora, ainda por cima, ladra” 
(EVARISTO, 2017, p. 99, 100-101 e 119). 

Ainda quanto a essa aproximação entre aparência 
e preconceito, há uma outra ocorrência no segmento da 
narrativa que se refere à presença de candidatos a 
eleições na favela, com casos em que “as mulheres e as 
crianças ficavam votando de brincadeira nos candidatos 
que elas achavam de rosto mais bonito”. Nesse contexto, 
“um dia, apareceu um candidato negro” e “espalhou 
também seus papeizinhos”, mas “poucos escutavam o 
que o homem tinha a dizer”, acreditando “que ele não 
ganharia nunca”, pois “parecia ser pobre como nós” e, 
além disso, “no concurso de beleza, obteve poucos 
votos” (EVARISTO, 2017, p. 117). 
 As continuidades da escravidão se traduzem 
mais uma vez em outra história narrada à Maria-Nova, a 
qual revelava a permanência das mazelas e preconceitos 
que atingiam os negros. Segundo a narrativa, durante 
um longo período de tempo, “nossa gente não tem 
conseguido quase nada”, ou seja, “todos aqueles que 
morreram sem se realizar, todos os negros escravizados 
de ontem, os supostamente livres de hoje”, viriam a se 
libertar apenas a partir das realizações dos seus irmãos 
no presente. Mas, ainda assim, “os gemidos estão 
sempre presentes”, de maneira que seria “preciso ter os 
ouvidos, os olhos e o coração abertos” (EVARISTO, 2017, 
p. 111). 
 As precárias condições de existência dos 
escravos, com uma alimentação limitada apenas à 
necessidade de mantê-los com forças para o trabalho, 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

100 

 

também era reproduzidas no presente dos favelados. Tal 
incursão se dá na descrição breve sobre um açougueiro 
que se instala na favela e direciona aos empregados as 
partes menos nobres da carne, como “os sebos, os 
nervos, tudo que não se conseguia vender, e as carnes 
malcheirosas”. Desse modo, “se na panela faltassem o 
arroz e o feijão, havia a farofa feita com os retalhinhos de 
carne-sebo-gordura” (EVARISTO, 2017, p. 112). 

Tais desigualdades sociais voltam a aparecer em 
outro trecho da narrativa na reflexão da personagem 
Dora, a qual “nunca havia pensado que os restos, que 
muitas vezes ganhava das patroas” constituíam “o 
excesso dos que tinham muito e que esta sobra era 
construída justo em cima da falta ou do pouco dos que 
nada tinham” (EVARISTO, 2017, p. 147). 
 A conexão temporal entre o passado e o presente, 
com a identificação da permanência da abissal 
desigualdade para com os negros é amplamente 
evidenciada no episódio em que Maria-Nova reflete e 
compara as vivências dos escravos e dos favelados, o 
longínquo e o próximo, temporalmente falando, mas 
intimamente ligados, quanto à continuidade das mazelas 
sociais. Nesse trecho, aparecem plenas interfaces na 
abordagem da memória e da história no texto literário: 
 

“Na semana anterior, a matéria estudada 
em História fora a „Libertação dos escravos‟. 
Maria-Nova escutou as palavras da professora e 
leu o texto do livro. A professora já estava 
acostumada com as perguntas e com as 
constatações da menina. Esperou. Ela 
permaneceu quieta e arredia. A mestra 
perguntou-lhe qual era o motivo de tamanho 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

101 

 

alheamento naquele dia. Maria-Nova levantou-se 
dizendo que, sobre escravos e libertação, ela teria 
para contar muitas vidas. Que tomaria a aula 
toda e não sabia se era bem isso que a professora 
queria. Tinha para contar sobre uma senzala de 
que, hoje, seus moradores não estavam libertos, 
pois não tinham nenhuma condição de vida. (...) 
Eram muitas as histórias, nascidas de uma outra 
História que trazia vários fatos encadeados, 
consequentes, apesar de muitas vezes distantes 
no tempo e no espaço. (...) 

Era uma História muito grande! Uma 
história viva que nascia das pessoas, do hoje, do 
agora. Era diferente de ler aquele texto. Assentou-
se e, pela primeira vez, veio-lhe um pensamento: 
quem sabe escreveria esta história uma dia? 
Quem sabe passaria para o papel o que estava 
escrito, cravado e gravado no seu corpo, na sua 
alma, na sua mente” (EVARISTO, 2017, p. 149-
151). 

 
 O desfecho do livro se dá com a conclusão do 
desfavelamento e a retirada das últimas famílias. Maria-
Nova, a protagonista, apesar de todas as adversidades, 
optara pela vida. Agasalhando-se nos braços da vida de 
Vó Rita, mesmo aceitando a presença da morte, 
personificada na Outra, a menina decide que iria viver, 
bem ao contrário da louca Cidinha-Cidoca, que acabara 
por “Morrer de não viver”. Perante tantos percalços, ela 
prefere continuar, encontrar um novo espaço e, se 
possível, através da escrita, uma nova vida na qual 
pudesse continuar testemunhando as memórias de seus 
antepassados e contemporâneos, fossem escravos, 
libertos ou favelados. Afinal, “um dia ela iria tudo 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

102 

 

escrever” (EVARISTO, 2017, p. 160). Ao invés de 
sucumbir a todo o desespero, sua opção é pela 
perseverança. 

Já próximo ao encerramento da obra, Maria-Nova 
reflete sobre uma possibilidade de mudança, de modo 
que algo se alterasse naquele quadro “das dores, dos 
sofrimentos, da fome, da miséria” e mesmo “dos 
preconceitos de que eles eram vítimas e que eles 
infligiam a si próprios e aos outros” e, 
fundamentalmente, deixassem de existir as 
diferenciações étnico-sociais, uma vez que “todos os 
homens: negros, brancos, azuis, amarelos, cor-de-rosa, 
descoloridos” tinham nascido do mesmo lugar 
(EVARISTO, 2017, p. 182 e 184). Além disso, a narrativa 
também traz a expectativa por transformações quanto ao 
fim das desigualdades, expressa no pensamento de 
Negro Alírio: 
 

“Era só uma questão de tempo. Um 
dia, poderia ser hoje ou amanhã, todos os 
homens teriam os mesmos direitos. Tempo 
chegaria em que os homens todos se 
proclamariam e viveriam como irmãos” 
(EVARISTO, 2017, p. 154). 

 
 

Desse modo, Becos da memória traz à tona 
fragmentos de uma memória nacional normalmente 
pouco apresentados, principalmente nas narrativas 
oficiais. Ela dá voz e vez aos desvalidos e desfavorecidos 
por condições sociais e étnicas, herdeiros de um passado 
escravocrata, cujas raízes persistem até a 
contemporaneidade. Tal qual um “narrador sucateiro”, a 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

103 

 

autora “não tem por alvo recolher os grandes feitos”, 
buscando “muito mais apanhar tudo aquilo que é 
deixado de lado como algo que não tem significação, 
algo que parece não ter importância nem sentido, algo 
com que a história oficial não sabe o que fazer” 
(GAGNEBIN, 2009, p. 54). 
 A narrativa de Evaristo apresenta uma memória 
dos excluídos, muitas vezes também excluída das 
versões oficiais, implicando em verdadeira “falta de 
memória”, a qual equivale a uma espécie de “recalque”, 
pois permanece “pronta para voltar a atormentar um 
tecido social mal estabilizado e que „acreditava‟ poder 
fazer uma economia de sua relação com o passado”. 
Avulta assim a relevância da obra em questão, já que “a 
memória baliza a história” dos encontros perdidos, 
inscrevendo “novas configurações, rearranjos das 
narrativas que as sociedades contam ou se contam sobre 
seu passado” (ROBIN, 2016, p. 37-38).  

Trata-se dessa maneira de observar a relevância 
de tais memórias, verificando o teor das versões 
oficialistas, as quais muitas vezes incorrem em certos 
“abusos da memória”, praticando “desde a memória 
impedida até a memória obrigada, passando pela memória 
manipulada” (RICOUER, 2012, p. 83). Além disso, a 
memória deve “manter o passado ativo no presente”, de 
modo a “apresentar, expor o passado, seus fragmentos, 
ruínas e cicatrizes” (SELIGMANN-SILVA, 2003, p. 57), 
surgindo a necessidade de “ler esse teor testemunhal”, 
de modo a aprender-se “que os sobreviventes necessitam 
de um interlocutor para seus testemunhos”, bem como 
se anuncia uma “sensibilidade para reler e escrever” a 
história, “do ponto de vista do testemunho” 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

104 

 

(SELIGMANN-SILVA, 2005, p. 77), condicionantes 
plenamente presentes no trabalho de Conceição Evaristo.  

Por meio da memória coletiva, Evaristo dá vazão 
“às recordações familiares, às histórias locais, às 
recordações pessoais”, envolvendo todo um “vasto 
complexo de conhecimentos não oficiais, não 
institucionalizados, que ainda não se cristalizaram em 
tradições formais”, mas, ao mesmo tempo, “representam 
a consciência coletiva de grupos inteiros”. Nesse sentido, 
a escritora vai ao encontro da perspectiva de que a partir 
da memória social “cresce a história, que por sua vez a 
alimenta, procura salvar o passado para servir ao 
presente e ao futuro”, de modo “que a memória coletiva 
sirva para a libertação e não para a servidão dos 
homens” (LE GOFF, 2013, p. 436-437). 

Através de Becos da memória, Conceição Evaristo 
traz essas tantas reminiscências da escravidão para 
mostrar as raízes históricas das desigualdades étnico-
sociais sofridas pelos negros. Ao longo de sua vida até 
realizar a escritura de seu livro, a autora convive com 
épocas de transições no Brasil, notadamente o 
populismo, a ditadura militar e a redemocratização. Os 
anos decisivos da realização da obra em análise 
correspondem a um momento fundamental de tal 
contexto, com a decepção pelo fracasso da campanha 
pela eleição direta para a presidência da República, a 
volta do poder aos civis e, principalmente, a votação de 
uma nova constituição à época chamada de “cidadã”. Os 
escritos de Evaristo vêm ao encontro da reflexão acerca 
do lugar social dos negros nessa sociedade em 
transformação e sobre o quanto ainda pesavam as 
heranças da escravidão. Tantos becos a percorrer, tantas 
memórias para não esquecer, buscando trilhar um árduo 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

105 

 

caminho em direção a algo na maioria das vezes negado, 
desde ao escravo até ao favelado – a conquista da 
cidadania. 
 
Referências bibliográficas: 
 
COSTA, Elisângela de Lana. Becos da memória e do 
esquecimento. In: Scripta, v. 18, n. 35, p. 67-86, 2o sem. 
2014. 
 
DELGADO, Gabriel Estides. Subcidadania e 
modernização desigual em Becos da memória, de 
Conceição Evaristo. In: Anuário Literário, v. 20, n. 1, p. 15-
31, 2015. 
 
EVARISTO, Conceição. Becos da memória. Rio de Janeiro: 
Pallas, 2017. 
 
FONSECA, Maria Nazareth Soares. O mar onduloso da 
memória em Conceição Evaristo. In: Via Atlântica, n. 18, 
p. 15-27, dez. 2010. 
 
_______________. Posfácio: costurando uma colcha de 
memórias. In: EVARISTO, Conceição. Becos da memória. 
Rio de Janeiro: Pallas, 2017. p. 191-198. 
 
FRÓS, Sarah Silva; SANTOS, Silvana Maria Pantoja dos. 
Sexualidade e cor em Becos da memória, de Conceição 
Evaristo. In: Interfaces científicas: Humanas e sociais, v. 6, n. 
2, p. 199-208, out. 2017. 
 
GAGNEBIN, Jeanne Marie. Lembrar escrever esquecer. São 
Paulo: Editora 34, 2009. 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

106 

 

 
LANGA, Ângela de Fátima; SILVA, Denise Almeida. A 
ressignificação de favela em Becos da memória: da 
favelofobia ao beco-lar. In: Revista Literatura em debate, v. 
9, n. 17, p. 80-95, dez. 2015. 
 
LE GOFF, Jacques. História e memória. 7.ed. Campinas: 
Editora da UNICAMP, 2013. 
 
MATTOS, Hebe Maria. Memórias do cativeiro: 
narrativas e etnotexto. In: História Oral, v. 8, n. 1, p. 43-
60, jan.-jun. 2005. 
 
MATTOS, Hebe. “Remanescentes das comunidades dos 
quilombos”: memória do cativeiro e políticas de 
reparação no Brasil. In: Revista USP, n. 68, p. 104-111, 
dez./fev. 2005-2006. 
 
OLIVEIRA, Luiz Henrique Silva de. “Escrevivências”: 
rastros biográficos em Becos da memória, de Conceição 
Evaristo. In: Terra roxa e outras terras – Revista de Estudos 
Literários, v. 17-B, p. 85-94, dez. 2009. 
 
RICOUER, Paul. A memória, a história, o esquecimento. 
Campinas: Editora da UNICAMP, 2012. 
 
ROBIN, Régine. A memória saturada. Campinas: Editora 
da UNICAMP, 2016. 
 
ROSITO, Valeria. Entre a história e a literatura, os Becos 
das memórias dos afrodescendentes. In: Via Atlântica, n. 
12, p. 219-223, dez. 2007. 
 



PRÁTICAS ESCRAVISTAS E ABOLIÇÃO NO RIO GRANDE 
DO SUL E EM OUTROS ENSAIOS: HISTÓRIA & MEMÓRIA 

107 

 

SANTOS, Mirian Cristina dos. Problematizando o 
espaço privado em Becos da Memória, de Conceição 
Evaristo. In: Todas as musas, a. 7, n. 2, p. 127-139, jan.-jun. 
2016. 
 
SCHMIDT, Simone Pereira. Posfácio: a força das 
palavras, da memória e da narrativa. In: EVARISTO, 
Conceição. Becos da memória. Rio de Janeiro: Pallas, 2017. 
p. 185-190. 
 
SELIGMANN-SILVA, Márcio. História, memória, 
literatura: o testemunho na era das catástrofes. 
Campinas: Editora da UNICAMP, 2003. 
 
_______________. O local da diferença: ensaios sobre 
memória, arte, literatura e tradução. São Paulo: Editora 
34, 2005. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



FRANCISCO DAS NEVES ALVES E LUCIANA COUTINHO GEPIAK 

108 

 

 


