
 
 

1 
 

 



 
 

2 
 

 
 
 
 
 

Imagens de gaúchos e 
gauchos no pampa sul-rio-

grandense e platino 
   
 
 
 

 

- 25 - 



 
 

3 
 

 
CONSELHO EDITORIAL  

 
Alvaro Santos Simões Junior 

- Universidade Estadual Paulista – Assis - 

António Ventura 

 - Universidade de Lisboa - 

Beatriz Weigert 

 - Universidade de Évora - 

Carlos Alexandre Baumgarten 

 - Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul - 

Carlos Carranca 

 - Universidade Lusófona - 

Eloisa Helena Capovilla da Luz Ramos 

 - Universidade do Vale do Rio dos Sinos - 

Ernesto Rodrigues  

- CLEPUL – Universidade de Lisboa - 

Francisco Gonzalo Fernandez Suarez 

 - Universidade de Santiago de Compostela - 

Francisco Topa 

- Universidade do Porto - 

Isabel Lousada  

- Universidade Nova de Lisboa - 

João Relvão Caetano  

- Cátedra Infante Dom Henrique (CIDH) - 

José Eduardo Franco 

- CIDH e CLEPUL – Universidade de Lisboa - 

Maria Aparecida Ribeiro 

 - Universidade de Coimbra - 

Maria Eunice Moreira 

- Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul - 

Vania Pinheiro Chaves  

- CIDH e CLEPUL – Universidade de Lisboa - 



 
 

4 
 

Francisco das Neves Alves 
Luiz Henrique Torres 

 
 
 
 

Imagens de gaúchos e 
gauchos no pampa sul-rio-

grandense e platino 
 
 
 

 

 
Biblioteca Rio-Grandense 

 
Lisboa / Rio Grande 

2019 



 
 

5 
 

DIRETORIA DA CÁTEDRA INFANTE DOM HENRIQUE 
PARA OS ESTUDOS INSULARES ATLÂNTICOS E A 

GLOBALIZAÇÃO 
Diretor: José Eduardo Franco 

Diretor-Adjunto: João Relvão Caetano 
Secretária: Aida Sampaio Lemos 
Tesoureira: Joana Balsa de Pinho 

Vogais: Maurício Marques, Paulo Raimundo e Carlos Carreto 
 
 

DIRETORIA DA BIBLIOTECA RIO-GRANDENSE 

Presidente: Francisco das Neves Alves 
Vice-Presidente: Pedro Alberto Távora Brasil 

Diretor de Acervo: Mauro Póvoas 
1º Secretário: Luiz Henrique Torres 

2º Secretário: Ronaldo Oliveira Gerundo 
1º Tesoureiro: Valdir Barroco 

2º Tesoureiro: Roland Pires Nicola 
 

 
Ficha Técnica 
- Título: Imagens de gaúchos e gauchos no pampa sul-rio-
grandense e platino 
- Autores: Francisco das Neves Alves e Luiz Henrique Torres  
- Coleção Rio-Grandense, 25 
- Composição & Paginação: Marcelo França de Oliveira 
- Cátedra Infante Dom Henrique para os Estudos Insulares 
Atlânticos e a Globalização  
- Biblioteca Rio-Grandense 
- Lisboa / Rio Grande, Agosto de 2019 
 
ISBN – 978-85-67193-32-8 
 

 
 



 
 

6 
 

 
 

SUMÁRIO 
 
 

Imagens do gaúcho rio-grandense: registros 
iconográficos históricos, idealizados e 
publicitários...................................................................7 
 
A imagem do gaucho platino em três desenhos 
animados......................................................................48 
 
Imagens do Gaucho em Jean Pallière.....................67 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

7 
 

 
 

Imagens do gaúcho rio-grandense: 
registros iconográficos históricos, 

idealizados e publicitários 

 

 
Francisco das Neves Alves* 

 
 

 A construção imagética do gaúcho perpassa a 
formação histórica do Rio Grande do Sul. Do fora da lei à 
figura heroicizada foi uma trajetória secular que 
acompanhou os períodos colonial, imperial e republicano. 
Primeiramente observado como um indivíduo criado à 
margem da sociedade, a imagem do gaúcho passou a tomar 
contornos diferentes principalmente a partir da literatura 
regional de meados do século XIX. Como na Europa, o 
romantismo buscava inspiração no passado medieval, no 
caso rio-grandense-do-sul, sem tal opção, o cavaleiro 
andante foi substituído pelo “centauro dos pampas”, 
idealização daquela figura. Passada uma centúria, em 
meados do século XX, uma nova aura de idealização 

                                                 
* Francisco das Neves Alves é Professor Titular da 
Universidade Federal do Rio Grande, Doutor em História 
pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul 
e realizou Pós-Doutorados junto ao ICES/Portugal (2009); à 
Universidade de Lisboa (2013), à Universidade Nova de 
Lisboa (2015), à UNISINOS (2016), à Universidade do Porto 
(2017) e à PUCRS (2018). Entre autoria, coautoria e 
organização de obras, publicou mais de cento e trinta livros. 



 
 

8 
 

romanceada recaiu sobre o gaúcho a partir do movimento 
tradicionalista sul-rio-grandense que edificou uma 
identidade que se estende até a contemporaneidade. 
 As diversidades regionais constituíram e constituem 
uma característica intrínseca à formação brasileira, desde as 
suas origens. Nesse quadro, o Rio Grande do Sul se 
estabeleceu como um desses espaços diferenciados no que 
tange ao conjunto das unidades administrativas brasileiras. 
Foram vários os exemplos ao longo da história que 
marcaram tais diferenciações, o caso da colonização, 
ocupação e incorporação tardia do território rio-grandense 
ao império colonial luso e das intrínsecas relações, 
integrações e oposições em relação aos vizinhos 
estrangeiros, por tratar-se de uma região fronteiriça. 
Posteriormente, o Rio Grande do Sul apareceria como 
protagonista no cenário das grandes transformações 
institucionais do país, agindo como verdadeiro fator de 
instabilidade do Estado nacional brasileiro.  
 Vários dos modelos organizacionais desse Estado 
nacional tenderam ou à possibilidade das discrepâncias 
regionais manifestarem-se abertamente, ou à tentativa de 
criação de modelos nacionalistas e homogeneizadores, 
intentando eliminar/escamotear as desigualdades entre 
cada uma das suas partes constitutivas. A ditadura estado-
novista (1937-1945) foi um desses modelos que mais 
fortemente buscou apresentar a supremacia do “todo 
nacional” sobre as “partes regionais”. No próprio estado do 
Rio Grande do Sul desenvolveu-se um amplo projeto no 
sentido de demonstrar a “brasilidade” dos sul-rio-
grandenses, intentando identificá-los com a pátria brasileira, 
mesmo nos momentos de ruptura institucional. Nessa 
época, a abordagem das diversidades regionais foi evitada 
ao extremo. 



 
 

9 
 

 Já nos anos quarenta, como resultado das 
transformações operadas no Brasil no pós - II Guerra 
Mundial e como uma reação à forte penetração ideológica 
norte-americana, se desenvolveria, paulatinamente, no Rio 
Grande do Sul, um movimento tradicionalista, buscando 
enfatizar o “nativismo” e o “gauchismo”, como um renascer 
do regionalismo e do destaque às diversidades rio-
grandenses-do-sul. O tradicionalismo gaúcho ganharia cada 
vez mais adeptos e viria a se transformar em um movimento 
hegemônico no contexto sul-rio-grandense. Desse modo, de 
manifestação eminentemente valorizadora das diversidades 
regionais, o tradicionalismo assumiria uma tendência 
homogeneizadora em torno da figura do gaúcho, 
contribuindo, a seu modo, na tentativa de igualizar as 
próprias diversidades internas ao Rio Grande do Sul. Este 
ensaio pretende apresentar três exemplos que comprovam 
tal processo de transformação, através de brevíssimos 
estudos de caso. 

O tradicionalismo passaria a se organizar a partir da 
segunda metade da década de quarenta, durante a 
reabertura política, após a ditadura estado-novista, e surgia, 
segundo seus idealizadores, como uma reação à ferrenha 
penetração cultural norte-americana promovida, mormente 
a partir do contexto da II Guerra Mundial. Dava-se então a 
criação do Centro de Tradições Gaúchas – CTG 35, entidade 
que pretendia restabelecer, no meio urbano, o “espírito 
solidário do pago”. Começaria então um processo de 
disseminação irretorquível, em vertiginosa progressão 
geométrica, através de várias localidades rio-grandenses, 
para, posteriormente, ultrapassar as fronteiras gaúchas, nos 
estados sulinos, no conjunto da federação e ao longo de 
muitos pontos na conjuntura mundial (BARBOSA LESSA, 
1993, p. 75-76).  



 
 

10 
 

Na concepção de seus criadores, os CTGs teriam por 
intento valorizar e prestigiar a figura humana do gaúcho, 
enfatizando aqueles elementos constitutivos que 
consideravam cruciais à formação de uma cultura rio-
grandense por eles idealizada. O núcleo básico seria o ritual 
do mate, como escola de cordialidade. A invernada 
campeira envolvia a recuperação do cavalo em práticas 
desportivas. A invernada artística promoveria o 
preenchimento da lacuna deixada pelas escolas públicas e 
privadas, de modo a preparar as crianças para festivais de 
encerramento do ano letivo. Já a invernada mirim se trataria 
de uma atenção especial às crianças, transmitindo-lhes 
através da dança as noções básicas da sociabilidade. O 
fandango aparecia como um antídoto ao conflito de 
gerações, com pais e filhos comungando alegria em pé de 
igualdade. Em resumo, os promotores do movimento 
pretendiam levar a um retorno moral ao “tempo de dantes”, 
não para reviver esterilmente o passado, mas para resgatar 
do passado a esperança perdida (BARBOSA LESSA, 1993, p. 
76).  
 A partir de uma bem ordenada organização interna, 
do convencimento da opinião pública e do apoio midiático e 
oficial, se daria uma ampla expansão e verdadeira 
institucionalização do tradicionalismo. Tais tendências 
tradicionalistas, criadas nos anos quarenta e a partir de então 
disseminadas, vieram a exercer significativa hegemonia 
cultural, mormente no que tange à orientação discursiva do 
senso comum no seio da comunidade sul-rio-grandense. 
Ainda assim, viriam a despertar forte crítica, notadamente 
no meio intelectual e acadêmico, lançando-se como 
argumento o fato de tratar-se de um movimento edificado 
em bases artificiais e com vistas a uma ideologização de 
pressupostos calcados em uma visão elitista do passado, 
com o privilégio de uma perspectiva mitificadora e 



 
 

11 
 

heroicizante da formação histórica rio-grandense (ALVES, 
2008, p. 11-12; ver: DACANAL, 2004 e GOLIN, 1983). 
 Segundo seus idealizadores, o tradicionalismo 
procura, mais do que tudo, reforçar o núcleo da cultura rio-
grandense, tendo em vista o indivíduo que tateia sem rumo 
e sem apoio dentro do caos contemporâneo. Nesse sentido, 
através dos CTGs, o tradicionalismo procura entregar ao 
indivíduo uma agremiação com as mesmas características 
do “grupo local” que ele perdeu ou teme perder, ou seja, o 
“pago”, mais do que o seu próprio, mas também o das 
gerações que o precederam. Dessa forma, à medida que os 
CTGs se espraiassem, o tradicionalismo se confundiria com 
o regionalismo, atuando para que todos os indivíduos que 
compõem a região sintam os mesmos interesses, os mesmos 
afetos, e, dessa forma, reintegrem a unidade. Assim, uma 
das metas estabelecidas pelo movimento era a de que todos 
os cidadãos tivessem interesses e culturas comuns, com a 
vontade unificada que daí advinha (BARBOSA LESSA, 1954, 
p. 7-8). 
 A questão da criação de uma identidade passa a ser 
a mais recorrente no seio do tradicionalismo, de modo que 
manter a distinção entre o Rio Grande do Sul e o resto do 
Brasil, viria a ser uma forma de preservar a identidade 
cultural do estado, tornando-se um elemento comum ao 
discurso tradicionalista a referência à ameaça que estaria 
pairando sobre a integridade gaúcha. Poderia parecer 
estranho esse renascimento do gauchismo na virada do 
século, quando o Brasil já se encontra bastante integrado do 
ponto de vista político, econômico, cultural, de transportes e 
de comunicação de massa, o que levaria ao aprofundamento 
de um processo de homogeneização e padronização dos 
hábitos e atitudes da população em termos nacionais. 
Entretanto, na contramão dessa corrente viriam a se afirmar 
identidades regionais, das quais o Rio Grande do Sul 



 
 

12 
 

constituiu exemplo expressivo. Nesse sentido, originou-se 
uma tendência pela qual os gaúchos só chegariam ao 
nacional, através do regional, ou seja, só seria possível ser 
brasileiro, sendo antes gaúcho. Dessa maneira, quando se 
pretende comparar o Rio Grande do Sul ao resto do país, 
apontando diferenças e construindo uma identidade social, 
torna-se quase inevitável que esse processo lance mão do 
passado rural do estado e da figura do gaúcho, por serem 
estes os elementos emblemáticos que permitem ser 
utilizados como sinais distintivos (OLIVEN, 1993, p. 78-80). 
 Apesar das controvérsias, o processo de 
consolidação do tradicionalismo se tornou inexorável no 
âmago da sociedade do Rio Grande do Sul. A marca 
registrada do movimento foi uma avassaladora 
uniformização e homogeneização sociocultural, unificando 
todos os rio-grandenses em uma monolítica, unívoca e 
estereotipada figura – a do gaúcho, difundindo uma cultura 
idealizada e gauchizando os sul-rio-grandenses, em 
detrimento de outros elementos culturais (FLORES, 1989, p. 
71-72). Desse modo, o modelo que é construído quando se 
fala nas coisas gaúchas está baseado em um passado que 
teria existido na região pastoril da Campanha e na figura real 
ou idealizada do gaúcho, girando em torno desse eixo os 
debates sobre a sua identidade. Tal construção identitária, 
entretanto, mais exclui do que inclui, deixando fora a metade 
do território sul-rio-grandense e grande parte de seus 
grupos sociais (OLIVEN, 1992, p. 100). 
 Mesmo diante de tais incongruências, a ação do 
tradicionalismo foi extremamente eficaz e ganharia espaço 
insuperável junto à sociedade rio-grandense-do-sul e os 
meios de comunicação de massa iriam exercer papel 
primordial nessa consolidação. Dessa maneira, um ponto 
seria pacífico entre os defensores e os opositores do 
tradicionalismo – em curto espaço de tempo, o gauchismo 



 
 

13 
 

conquistara a mídia (GOLIN, 1993, p. 92). Em um quadro 
pelo qual livros incontáveis foram editados e reeditados, 
gravaram-se inumeráveis discos e foram criados espaços nos 
jornais e revistas, rádio e televisão, bem como a filmografia 
do gaúcho tornou-se expressiva, o mesmo ocorrendo na 
iconografia resultante das artes visuais e, até na publicidade 
e na política houve repercussão intensa (FAGUNDES, 1993, 
p. 98). As atividades, hábitos, costumes e padrões de 
consumo em torno do tradicionalismo transformaram-no 
em um produto de excelência para compra e venda. 
Estabelecia-se, assim, um mercado de bens materiais e 
simbólicos de dimensões muito significativas, 
movimentando grande número de pessoas e recursos, 
estando em crescente expansão (OLIVEN, 1993, p. 77). 
 A propagação do tradicionalismo encontraria nos 
meios de comunicação de massa um elemento difusor 
extraordinário, pois, neles, constantemente, reproduziam-se 
premissas acerca do movimento que praticamente se 
transformavam em verdades inquestionáveis. O círculo 
vicioso passa a não ter fim, uma vez que a mídia propala 
diversas teses que normalmente contam com a maior 
aceitação de parte de seus leitores, cujas opiniões ficam a 
partir daí condicionadas, ao passo que, quanto mais 
repetidas, mais absolutas tornam-se certas verdades, ainda 
que construídas discursivamente, em um recorrente e por 
vezes irreversível processo de realimentação discursiva. 
Exemplo de tal prática se deu através da mídia impressa sul-
rio-grandense, como foi o caso do jornal Zero Hora, surgido 
em 1964 e que viria a constituir-se no periódico de maior 
circulação no âmbito estadual e, desde o início, buscou 
manifestar uma propalada identidade com a comunidade 
em que estava inserido, prometendo ser um periódico 
autenticamente gaúcho (ALVES, 2008, p. 17-18).  



 
 

14 
 

 Através das páginas de Zero Hora, o tradicionalismo 
ganharia um colossal espaço, traduzindo o caráter 
massificador e homogeneizador do movimento. Desse 
enorme universo de edições voltadas ao tema, alguns 
registros iconográficos e matérias jornalísticas podem servir 
como um ínfimo microcosmo exemplificativo de tal 
processo. Os registros iconográficos se referem a fotografias 
e desenhos estampados em algumas edições alusivas ao 20 
de Setembro, nas quais ficam demarcadas as concepções 
embasadas no tradicionalismo quanto à indumentária, a 
qual deveria ser a típica dos sul-rio-grandenses. Já quanto às 
matérias textuais, se referem a uma proposta 
verdadeiramente institucional de consolidação do 
gauchismo em termos escolares e outra traz à tona uma 
perspectiva quanto aos custos de serem mantidos os ideais 
homogeneizadores. 
 
 

A edificação imagética do gaúcho: a histórica, a 
tradicionalista e a midiática 
 
 As imagens dos moradores do Rio Grande do Sul 
foram descritas recorrentemente nos relatos emanados pelos 
viajantes estrangeiros que estiveram no Rio Grande do Sul 
do século XIX. Seus testemunhos são fundamentais para a 
reconstrução histórica de um passado, o qual nem sempre 
fica evidenciado a partir da documentação mais tradicional. 
Tais visitantes traziam olhares específicos a respeito de 
determinadas realidades e detalhes da vida em sociedade, 
registrando retratos cotidianos da terra e de sua gente. 
Diante de uma enorme preponderância dos apontamentos 
textuais, ocorreram também registros iconográficos que, 
simbólica e/ou literalmente davam cores às vivências dos 
pretéritos sul-rio-grandenses. Nesse último caso, destacam-



 
 

15 
 

se os trabalhos do francês Jean Baptiste Debret e do alemão 
Herman Rudolf Wendroth. 
  As obras de Debret e Wendroth tornam-se 
fundamentais quando se trata de desvelar o passado sulino. 
Cada qual a seu tempo, com suas conjunturas e estilos 
diferenciados, deixaram registros vitais para que se possa 
conhecer a muitas vezes multifacetada história gaúcha. O 
primeiro, um artista francês, reconhecido 
internacionalmente, vindo em missão cultural, amparado 
governamentalmente, assumindo funções públicas ligadas à 
sua profissão, em um conjunto de características que 
granjeariam quase que um caráter oficial à sua obra. Já o 
segundo, um mercenário, vindo com um fim bem 
determinado de atuar nas lides bélicas, mas cujo 
temperamento o afastaria destas, levando-o a peregrinar 
pelo território rio-grandense em busca de condições de 
sobrevivência, mas, ao mesmo tempo, registrando muito 
daquilo que encontrava pelo caminho. O pintor, durante o 
período joanino e os primeiros passos em direção à 
independência. O mercenário, já a época em que o Estado 
nacional brasileiro se consolidava. O francês com sua técnica 
estruturada a partir do aprendizado em escolas de arte, em 
traços bem definidos. O alemão em suas aquarelas por vezes 
ricas em detalhes, ou em verdadeiros rascunhos ou desenhos 
caricaturais. Debret com sobriedade. Wendroth com ironia e 
bom humor. Ambos contribuindo significativamente para 
retratar o passado rio-grandense, trazendo a lume algumas 
imagens acerca da província sul-rio-grandense (ALVES, 
2009, p. 32-33). 
 Os dois artistas fariam apontamentos sobre hábitos, 
costumes e padrões dos rio-grandenses-do-sul do século 
XIX, inclusive no que tange à indumentária. Dentre os 
registros por eles realizados apareciam aqueles que, de certo 
modo, acabariam por plasmar-se como a do gaúcho a partir 



 
 

16 
 

do tradicionalismo, conforme as figuras seguintes, a 
primeira de autoria de Debret e as demais de Wendroth: 
 
 

 
 

 
 

 
 
 



 
 

17 
 

 
 
 Mas não foi apenas a “típica” figura do gaúcho, 
depois sacramentada pelo tradicionalismo, aquela a ser 
registrada pelos dois artistas. Outras imagens da gente rio-
grandense-do-sul também apareceram em tais desenhos. 
Assim, não foi só o gaúcho com aquilo que viria a se 
convencionar com a denominação de “pilcha” que foi 
retratado pelos pintores, surgindo em cores vivas outros 
modelos e outras indumentárias, revelando uma enorme 
diversidade e a heterogeneidade presentes no seio da 
população rio-grandense, de acordo as figuras seguintes, a 
primeira de autoria de Debret e as demais de Wendroth: 
 

 



 
 

18 
 

 

 
 

 

 



 
 

19 
 

 A imprensa caricata, amplamente difundida no Rio 
Grande do Sul do século XIX, também traz registros 
iconográficos sobre os sul-rio-grandenses da época. Lá está 
a figura do gaúcho, fosse para personalizar uma identidade 
romantizada e idealizada, como as duas primeiras expressas 
pelo Bisturi (17 ago. 1890 e 10 set. 1893), para apresentar dois 
membros da tendência política defendida pelo periódico; ou 
ainda pelo Artista (16 jan. 1906), na terceira, para designar a 
reivindicação em torno do acesso marítimo ao estado. Já a 
Sentinela do Sul (14 jul. 1867; 4 ago. 1867; 1º set. 1867; 8 set. 
1867; e 12 jan. 1868) nas ilustrações seguintes, trazia a figura 
do gaúcho no seu frontispício, para representar a 
participação na Guerra do Paraguai, mas também para 
mostrar o “homem de fora”, ludibriado pela população 
urbana; assim como mostrava vários outros usos, costumes 
e indumentárias presentes no contexto rio-grandense de 
então. 
 
 

  
 

 



 
 

20 
 

 
 

  
 

  



 
 

21 
 

 
 

 
 

 



 
 

22 
 

 
 
 Os articuladores do ideário tradicionalista, 
entretanto, iriam pinçar especificamente, naquele contexto 
pretérito de diversidade, a imagem que elegeram como a 
preferencial para designar o que viria a ser o verdadeiro 
gaúcho. Barbosa Lessa e Paixão Cortes, 
exemplificativamente, propagaram tais princípios, 
repetindo em larga escala os registros iconográficos de sua 
preferência, como pode ser identificado nas duas figuras 
seguintes, uma capa de um LP e outra de um manual de 
dança (BARBOSA LESSA & PAIXÃO CORTES, 1975, p. 147 
e 172): 
 

 

 

 
 



 
 

23 
 

 Tais concepções viriam a ser reproduzidas à 
extenuação, havendo muitos “manuais” sobre a gente sul-
rio-grandense, nos quais a ideia central é a proliferação da 
imagem idealizada do gaúcho, como podem ser verificados 
a partir dos seguintes exemplos (ACRI, 1991; MARTINS, 
s/data; e BEREGA, 1988):  
 
 

 
 

 

  
 
 



 
 

24 
 

 
 

 
 Esses registros imagéticos acerca da figura do 
gaúcho viriam a ser massificados pelos grandes meios de 
comunicação, que não poupariam esforços em torno da ação 
de popularizar a imagem do “gaúcho rio-grandense” e sua 
“típica indumentária”. O jornal Zero Hora foi um dos 
grandes articuladores na divulgação de tais representações, 
as quais apareceram, notadamente nas comemorações em 
torno do 20 de Setembro, nas mais variadas matérias 
estampadas no jornal, fosse de natureza editorial, noticiosa 
e mesmo publicitária, como pode ser percebido, apenas à 
guisa de exemplo, a partir dos seguintes registros 
iconográficos editados na virada do século XX ao XXI (ZERO 
HORA, 20 set. 1988; 20 set. 1989; 20 set. 1995; 20 set. 1996; 20 
set. 1997; 20 set. 2001; 20 set. 2004 ; e 20 set. 2005): 
 

  



 
 

25 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 



 
 

26 
 

 
 

 

 
 

 
 Assim, através de várias de suas sessões e matérias, 
ao apresentar à comunidade gaúcha uma série de 
fundamentos que contribuía com preservação de uma visão 
específica a respeito do gaúcho, o jornal Zero Hora orientou 
seu norte editorial na busca por heroicizar o passado e 
plasmar uma identidade para os sul-rio-grandenses. Ao 
promover tal ação, o periódico contribuiu decisivamente na 
edificação da figura do “típico gaúcho”. Nesse sentido, não 
importaram os registros históricos em relação aos tempos 
pretéritos como os realizados por Debret e Wendroth, ou 



 
 

27 
 

pela imprensa caricata, pois, ainda que chegasse a haver 
alguma referência brevíssima, mormente em relação aos 
dois primeiros, as concepções homogeneizadoras iriam 
assumir um caráter hegemônico. 
 
 

O gauchismo institucionalizado e estereotipado 
 
 O jornal Zero Hora iria assim atuar no processo de 
homogeneização da imagem do “gaúcho tradicional” em 
larga escala, através de seus textos, com matérias 
diversificadas sobre a temática, das quais duas podem ser 
abordadas a título de exemplificação. Uma delas, datada do 
final dos anos noventa, se referia a uma proposta 
institucional do governo estadual de introduzir 
fundamentos culturais e da tradição gaúcha no currículo 
obrigatório do ensino básico. A matéria dava voz à 
autoridade pública, a uma representante da juventude e a 
um dos fundadores do movimento tradicionalista, todos eles 
vinculados à ideia de que tal implantação era não só válida, 
como extremamente meritória, sem espaço para o 
contraditório, revelando o quanto o tradicionalismo já havia 
se enraizado como discurso e prática hegemônica (Zero Hora, 
20 set. 1997). Seu conteúdo era o seguinte: 
 

Cultura gaúcha ganha espaço na escola – em 1998, as 
tradições e a história do Rio Grande do Sul serão incluídas 

no currículo obrigatório do ensino básico 
 

     A partir do próximo ano letivo, temas tão variados da cultura 
do Rio Grande do Sul, como a sua história – marcada por 
batalhas e revoluções –, os costumes, a indumentária, as lendas 
e o folclore dos povos que forjaram o Estado ganharão espaço 
nas salas de aula como parte do currículo básico das escolas 
estaduais. A Secretaria de Educação pretende implantar em 



 
 

28 
 

3.297 escolas – onde estudam cerca de 1,3 milhão de alunos – o 
ensino de conteúdos da cultura regional. Definida nesta semana 
pela secretária de Educação, Iara Wortmann, a mudança no 
currículo deverá esperar, no entanto, pela definição de todos os 
temas a serem repassados pelos professores. 
     A seleção ocorrerá durante jornadas pedagógicas 
organizadas até fevereiro pelas 30 delegacias de educação 
espalhadas pelo Estado – participarão desses encontros 
milhares de professores estaduais, historiadores e 
tradicionalistas ligados a universidades e ao Movimento 
Tradicionalista Gaúcho (MTG). O ensino da cultura regional é 
uma das exigências que constam em um documento 
denominado Padrão Referencial de Currículo (PRC), que será 
lançado no próximo dia 29 pela secretaria, com propostas dos 
professores para a atualização do currículo nas escolas 
estaduais. “O ensino da cultura gaúcha vai ajudar os jovens a 
resgatar nossa história, rever a sua evolução, a valorizar suas 
tradições e principalmente a rediscutir a sua realidade atual”, 
afirma Iara. (...) 
     Entre centenas de crianças e jovens que visitavam ontem o 
Parque Maurício Sirotsky Sobrinho, usando bombachas, 
camisas e lenços vermelhos, e também com vestidos rodados de 
cores variadas, uma figura chamava a atenção: Débora Braga, 
14 anos. Com um amplo vestido vermelho, Débora carregava 
orgulhosa a faixa de couro que a identifica como a segunda 
prenda juvenil da 1ª Região Tradicionalista. Ela é um exemplo 
de valorização do folclore rio-grandense. “Ensinar nossa 
cultura nas escolas vai despertar ainda mais o amor das pessoas 
às tradições gaúchas”, comemora a jovem que desde os seis 
anos participa de atividades tradicionalistas. Com entusiasmo, 
Débora diz que cumpre seu papel na divulgação dos costumes 
regionais, participando de oficinas sobre o chimarrão, sua 
origem e importância. “Já era hora de um movimento 
abrangente como o tradicionalismo chegar às escolas”, afirma. 
     O folclorista Paixão Côrtes define a adoção da cultura 
regional na rede escolar como uma conquista do movimento 
tradicionalista no Estado. “Há 43 anos, no primeiro congresso 
do MTG, já havia uma proposta desse tipo”, lembra. 



 
 

29 
 

“Concretizá-la agora representa um dos maiores avanços na 
evolução do tradicionalismo”. O folclorista, entretanto, faz uma 
ressalva: “Esse ensino deve ser aplicado através de um 
programa pedagógico adequado, com base na produção 
intelectual de estudiosos do Rio Grande”. 
     Um papel importante deverá ser desempenhado pelo MTG, 
durante a escolha dos temas nas jornadas pedagógicas. “Vamos 
ajudar com a participação e o conhecimento de escritores, 
historiadores e jovens tradicionalistas ligados ao movimento”, 
explica a professora Fátima Brizolla, integrante do MTG e uma 
das responsáveis na Secretaria de Educação pela implantação 
da cultura regional no currículo obrigatório das escolas do Rio 
Grande do Sul. 

 

O que deve ser estudado – temas propostos pelo MTG para 
serem incluídos no currículo básico: 
- costumes: a tradição do chimarrão, do churrasco e a fama da 
hospitalidade gaúcha; os jogos, as disputas em cancha reta e os 
rodeios; as cantigas de roda e as brincadeiras infantis. 
- indumentária: os trajes do gaúcho no passado e a influência 
dos imigrantes; a legislação que tornou oficial a atual 
indumentária com a bombacha, a guaiaca, o chapéu, a bota, o 
lenço, o poncho e o pala. 
- lendas: o quê são os lugares onde surgiram, os acidentes 
geográficos que provocam o surgimento das histórias e lendas, 
como a de Ymenbuí (Santa Maria) e o Negrinho do Pastoreio. 
- vocabulário: decifra o significado de termos usados ou em 
lugarejos, principalmente na fronteira. 
- Semana Farroupilha: a história da revolução ocorrida entre 
1835 e 1845; os fatos, os lugares, a paz, para responder à 
pergunta: por que se comemora a Semana Farroupilha? 
- símbolos: as cores e os elementos da bandeira e do brasão, a 
letra e a música do hino estadual. 
- música e dança: as diferenças entre as danças tradicionais e as 
de salão; os passos, as variações das coreografias; as músicas 
mais populares, suas origens e como são dançadas. 



 
 

30 
 

 

 Tal matéria era publicada exatamente no dia 20 de 
setembro, ápice das comemorações da Semana Farroupilha 
e constituía praticamente uma ode ao tradicionalismo. Já há 
algum tempo, o jornal Zero Hora se engajara no espírito 
comemorativo da data, dedicando-se à divulgação de ideias 
amplamente favoráveis ao tradicionalismo. Além da notícia 
só dar vez às opiniões coadunadas com o projeto, sem a 
opção de uma possível versão contrária, o periódico trata o 
tema como um fato merecedor de completa unanimidade. 
Nesse sentido, o órgão responsável pela educação estadual 
dizia que seriam ouvidas as “bases”, ou seja, o professorado. 
Entretanto, já se partia da premissa de que a essência da 
ideia estava pronta e acabada e, portanto, não poderia ser 
alvo de oposições ou negativas, cabendo àquele segmento 
apenas detalhar a planificação de execução, corroborando 
com o que estava a priori decidido e era considerado 
irreversível. 

Significativo também foi o fato de que a matéria 
chamava atenção para a alocação de conteúdos no ensino 
básico referentes às tradições e à história sul-rio-grandense. 
Dessa maneira, ficava em aberto qual seria esta história, ou 
seja, aquela embasada na historiografia oficial, repetida há 
décadas e calcada nos “grandes personagens”, ou nas várias 
vertentes historiográficas revisionistas que já há 
significativo tempo eram produzidas no meio acadêmico-
universitário. Ficava assim implícita uma associação entre 
história e tradicionalismo, ou seja, a história a ser ressaltada 
seria aquela metabolizada com o ideário tradicionalista, 
muito mais próxima daquela primeira vertente, embasada 
nos “heróis” como fatores motores da evolução humana. 
 Apesar da afirmação de que o detalhamento da 
proposta ainda viria a ser feito com a participação de 
professores, historiadores e tradicionalistas, havia a ressalva 



 
 

31 
 

de que tais profissionais, que exerceriam uma espécie de 
consultoria, deveriam estar harmonizados com o 
pensamento tradicionalista. Desse modo, fica evidente a 
advertência de que, para a implementação do projeto, 
deveria ser elaborado um programa pedagógico adequado, 
o qual só poderia ser exequível com base na produção 
intelectual de estudiosos do Rio Grande do Sul, ou seja, em 
outras palavras, os adeptos do tradicionalismo. Ainda que 
os detalhes estivessem a ser definidos, o próprio jornal já 
apresentava os temas propostos pelo MTG para serem 
incluídos no currículo básico, todos eles completamente 
concernentes à cartilha tradicionalista. A outra matéria faz 
referência às condições socioeconômicas de aquisição das 
vestimentas típicas estipuladas pelos regramentos do 
tradicionalismo (Zero Hora, 13 maio, 2010): 
 

Para recuperar público, CTGs de Bagé discutem abrir mão de 
trajes tradicionalistas 

  
     Botas, bombachas e vestidos de prenda deixaram de ser 
unanimidade nos CTGs de Bagé, na Campanha, um dos 
principais redutos nativistas do Estado. Para lotar os salões e 
garantir a sobrevivência das entidades tradicionalistas, em 
vários locais, a indumentária completa só é exigida em festas 
especiais. 
     Na maior parte dos eventos, a admissão de frequentadores 
com roupas variadas ilustra o dilema vivenciado pelo 
tradicionalismo em várias regiões do Estado entre a fidelidade 
às regras e a necessidade de atrair público. 
     O tema chegou a ser discutido em um seminário, em Bagé, 
por representantes de centros nativistas locais. Ainda que a 
maioria dos patrões, prendas e peões acredite que o uso da 
pilcha representa melhor o culto às tradições, considera mais 
importante manter as entidades abertas. Entre as razões 
apontadas para o mítico gaúcho de Bagé estar deixando a pilcha 



 
 

32 
 

de lado estão a falta de dinheiro para comprar o traje completo 
e a influência do universo urbano. 
     Patrão por três vezes de um dos maiores CTGs de Bagé, o 
Campo Aberto, Sílvio Machado, hoje patrão de honra da 
entidade, acredita que o poder aquisitivo minguado explica a 
escassez de bombachas e vestidos nos bailes. 
     – As pessoas não andam pilchadas na rua sempre. Se 
compram, é só para o baile. Entre gastar dinheiro para comprar 
uma outra roupa, que aproveite mais, e a pilcha, que usa só no 
baile, ficam com a primeira opção– explica Machado. 
     Embora preferisse que o salão de bailes do CTG 93 estivesse 
repleto de prendas e peões tipicamente trajados, o patrão 
Mirabeau dos Santos sabe que a realidade é diferente e que é 
necessário se adaptar: 
     – É uma questão de sobrevivência. Exigimos só em bailes 
oficiais, que são dois por ano. Acho que o fator não é falta de 
dinheiro para pilcha, mas as pessoas viverem no meio urbano, 
onde não se costuma usar. 
     Mas o tema desperta reações contrárias. Patrão do CTG 
Presilha do Pago da Vigia, Rui Rodrigues é contrário à entrada 
de pessoas não pilchadas em bailes tradicionalistas. 
     – Somos entidades responsáveis pela manutenção da cultura 
como um todo. Usar a pilcha faz parte. Não há razão para 
liberar. Tem que ir aos bailes quem gosta das tradições gaúchas, 
e dançar pilchado é uma delas. Em bailes no Presilha, só entra 
quem estiver devidamente pilchado – determina. 
     O presidente do MTG, Oscar Gress, admite que em muitas 
áreas do Estado vem sendo necessário flexibilizar as regras para 
se adequar aos costumes locais – preservando a pilcha em 
eventos mais formais (...). 

 

O custo da tradição 
Em média, uma prenda simples gastará: vestido – R$ 450; saia 
de armação – R$ 80; sapato – R$ 60; total – R$ 590. 
Em média, um peão simples gastará: bota – R$ 150; lenço – R$ 
25; bombacha – R$ 70; chapéu – R$ 100; camisa – R$ 50; cinto – 
R$ 40; total – R$ 435. 
 



 
 

33 
 

O traje tradicional 
● Mulher – o que preveem as regras:  
- cabelos – semipresos ou em tranças, ornamentados com flores 
naturais ou artificiais, sem brilhos e purpurinas; a maquiagem 
é discreta. 
- vestido – inteiro e de cintura baixa, com a barra da saia no peito 
do pé, de mangas longas, justas aos ombros, em cores discretas; 
não usar preto nem em detalhes, tampouco combinações com 
as cores das bandeiras do Rio Grande do Sul e do Brasil; não são 
permitidos tecidos transparentes, lurex e similares, rendão, 
brilhosos ou fosforescentes. 
- saia e blusa ou casaquinho – a barra da saia deve estar na altura 
do peito do pé; a blusa, ter mangas longas e justas nos ombros, 
com um pequeno decote em V, sem expor ombros e seios; o 
casaquinho também deve ser de mangas longas. 
- saia de armação – leve, discreta e branca; os babados devem 
evitar excesso de armação. 
- bombachinha e meia-calça – bombachinha branca, de tecido 
leve, com enfeites de rendas discretas; o comprimento vai 
abaixo do joelho; meias-calças longas, brancas ou beges. 
- sapatilhas – pretas, marrons ou beges. 
● Homem: 
- chapéu – de feltro, pode ser com a copa alta arredondada e a 
aba curta, ou com a copa baixa e a aba larga, ambos com 
barbicacho. 
- camisa – de algodão ou linho lisos, gola ampla ou de padre, 
mangas longas, punho ajustado com cadarços ou botões; não 
pode ter renda; na frente, cadarços ou botões. 
- lenço – os mais comuns são vermelho, branco, verde, azul e 
amarelo; também há o lenço carijó, composto de uma mescla de 
cores; preto, apenas em caso de luto. 
- guaiaca – lisa com uma ou duas fivelas, e de um a três bolsos. 
- bombacha – de brim (não jeans), sarja, linho, algodão, oxford 
ou microfibra, na cor marrom, bege, cinza, azul-marinho, verde-
escuro ou branco; o uso de enfeites depende da tradição 
regional. 



 
 

34 
 

- botas – de couro liso e modelo tradicional, nas cores preta, 
marrom escuro ou marrom avermelhado; é vetado o uso de 
botas brancas. 

  
Essa matéria publicada já nos estertores da primeira 

década do novo milênio revelava que se manter à risca como 
um “gaúcho”, de acordo com os ditames do tradicionalismo, 
nem sempre era empreitada fácil, havendo, inclusive, 
impossibilidades financeiras de levar em frente tal intento. 
A discussão em torno da pilcha revelava de um lado a 
flexibilização dos princípios, tendo em vista novas 
realidades socioeconômicas e, de outro, a “ortodoxia 
militante”, para a qual o modelo tinha de ser seguido 
imutavelmente. De certo modo, tais questões envolvendo 
uma possível exclusão daqueles que não tivessem condições 
de manter-se fielmente pilchados ia de encontro às ideias 
iniciais dos fundadores do movimento tradicionalista. O 
relato de um deles indicava que, nos primeiros tempos, à 
medida que o movimento foi se ampliando numericamente 
para a “gurizada” que estudava, os rapazes de melhor 
posição socioeconômica, os filhos de fazendeiros ou já 
fazendeiros, foram se afastando, restando um movimento de 
“pés-rapados”, pois os jovens mais ricos não queriam se 
misturar com o “povão” (citado por OLIVEN, 1992, p. 78). 
Ainda que o jornal mostrasse os dois lados da questão, 
acabava por cristalizar o regramento tradicionalista quanto 
à indumentária, como uma meta a ser atingida pelos que 
quisessem fazer parte ativa do movimento. 
 Tal exemplo demonstra claramente que a pilcha 
transformara-se em verdadeiro “uniforme” do sul-rio-
grandense, de acordo com o princípio básico de 
homogeneizar a sociedade, ou seja, “uniformizá-la”. A 
“pilcha gaúcha”, inclusive, viria a ser oficializada como traje 
de honra e de uso preferencial no Rio Grande do Sul, desde 



 
 

35 
 

que utilizada com autenticidade, reproduzindo com 
elegância, a “sobriedade da indumentária histórica rio-
grandense” e, acima de tudo, estando em conformidade com 
os ditames e as diretrizes traçadas pelo Movimento 
Tradicionalista Gaúcho. Em linhas gerais, o projeto de 
igualizar todos os rio-grandenses-do-sul na figura do 
gaúcho pilchado ganhara foros de lei, disseminara-se no 
discurso do senso comum e, com o apoio da mídia, 
transformar-se-ia em regramento inquestionável. 
 
 

O gaúcho como peça publicitária 
 
 A propaganda designa as técnicas e os métodos de 
influenciar ou controlar as atitudes, opiniões e 
comportamento de pessoas através do emprego de palavras 
e outros símbolos, bem como as declarações ou impressões 
advindas do uso de tais técnicas e métodos e por vezes 
também de feitos e de ações que, por meio da publicidade, 
são fundamentalmente propagandísticas em função ou 
objetivo. Ela pode ser ainda encarada como qualquer 
tentativa mediante manipulação de palavras ou substitutos 
de palavras para controlar as atitudes e consequentemente o 
comportamento de certo número de pessoas. O conceito de 
propaganda como técnica é relativamente recente e amplia o 
sentido do termo com a inclusão de significados 
anteriormente mais restritos. Segundo algumas concepções, 
o termo foi originariamente aplicado a uma organização, 
mais tarde, a uma doutrina e, mais atualmente, é usado para 
os métodos empregados na difusão. Contemporaneamente, 
em relação ao que está sendo difundido, há muitas 
considerações de que a ideia de propaganda abrange não só 
palavras ou substitutos de palavras, como figuras e outros 
símbolos, mas também ações e fatos designados consciente 



 
 

36 
 

ou inconscientemente para influenciar atitudes e 
comportamentos (ROBERTS, 1987, p. 1000-1001). 
 Os progressivos avanços tecnológicos dos meios de 
comunicação de massa foram acompanhados por 
significativo incremento na produção da propaganda em 
larga escala, levando a uma certa institucionalização da 
mesma (WILKE, 1998, p. 10). A imprensa escrita constituiu 
um veículo de difusão da propaganda por excelência. No 
Brasil, a imprensa praticamente já tem sua gênese vinculada 
à propaganda e, paulatinamente, como o passar dos anos, 
das décadas e dos séculos, os clichês, notas e pequenos 
anúncios vão se transformando em produções bem 
elaboradas, culminando com as grandes campanhas 
publicitárias que ganhariam força nas décadas finais do 
século XX e predominariam na caminhada ao milênio 
seguinte. 
 Ao utilizar-se da mídia imprensa, a propaganda 
desenvolveria uma série de práticas, estratégias e 
mecanismos discursivos com uma meta sempre bem 
definida, o convencimento do público quanto à compra de 
um determinado produto. Nesse sentido, toda propaganda 
é persuasão e a criatividade surge na mesma como um 
ingrediente poderoso para garantir economia e poder de 
persuasão, redobrando o capital investido, ou seja, ela age 
como uma solução revolucionária para triplicar a eficiência 
dos investimentos publicitários. Além da criatividade, ao 
processo publicitário é concernente um quadro complexo de 
construção, envolvendo variados elementos constitutivos 
como pesquisa técnica e de mercado, disponibilidades 
financeiras e operacionais. Na busca por persuadir, a 
propaganda, na maioria das vezes, visa a um 
comportamento imediato, o da compra, consistindo-se na 
manipulação das pessoas, no domínio sobre elas, em massa, 



 
 

37 
 

através dos veículos de comunicação (BARRETO, 2004. p. 
107, 108, 113 e 119). 
 Embora nem todas as mensagens publicitárias 
surtam o efeito desejado, a onipresença da publicidade 
comercial na sociedade de consumo cria um ambiente 
cultural próprio, um novo sistema de valores, co-gerador do 
“espírito do tempo”. Acima de tudo, publicidade é discurso, 
linguagem, e, portanto, manipula símbolos para fazer a 
mediação entre objetos e pessoas, utilizando-se mais da 
linguagem do mercado que a dos objetos. Progressivamente, 
a propaganda deixou de preocupar-se apenas com a 
informação direta, passando a adotar uma lógica e uma 
linguagem próprias, nas quais a sedução e a persuasão 
substituem a objetividade informativa (CARVALHO, 2002, 
p. 11-12). A função precípua da linguagem da propaganda é 
a de, através da criatividade, estabelecer recursos 
expressivos que chamem a atenção do leitor, ou seja, que o 
façam parar e ler a mensagem que lhe é dirigida. Como os 
indivíduos das sociedades contemporâneas vivem em um 
universo saturado de estímulos, a linguagem 
propagandística enfrenta o maior dos desafios, quer seja, 
prender, como primeira tarefa, a atenção do destinatário. 
Além dos recursos de linguagem, a imagem passa a ser um 
elemento fundamental para que a propaganda atinja suas 
metas (SANDMANN, 1993, p. 12-13). 
 Nas últimas décadas, Zero Hora representou muito a 
contento o órgão veiculador dessa utilização da linguagem 
publicitária. Nas edições referentes ao 20 de Setembro, 
progressivamente, a propaganda viria também a orientar-se 
em direção à data alusiva, com amplo destaque à figura 
idealizada do gaúcho. Em um contexto no qual o próprio 
gauchismo passava a constituir um produto de compra e 
venda, nada mais lógico – ao menos na lógica da publicidade 
– que promover a utilização desse estereótipo para 



 
 

38 
 

convencer e persuadir os leitores/consumidores no intento 
de incentivá-los, encorajá-los, impulsioná-los, doutriná-los, 
adestrá-los e/ou levá-los à compulsão de realizar o ato final 
tão almejado – a compra. Nesse quadro, texto e imagem 
publicitários passavam a mostrar o antigo e o novo, o 
tradicional e o moderno, muito próximos entre si, 
aproveitando-se das criações identitárias em torno do 
gauchismo para oferecer uma variada gama de produtos ao 
público leitor. 
 Dentre centenas de produtos que foram 
propagandeados utilizando-se tal meio, um daqueles de 
maior destaque foi o ligado à telefonia móvel, que serve 
como exemplo desse processo publicitário como um todo. 
Progressivamente, o telefone celular se tornaria um dos 
carros chefes dos padrões consumistas, popularizando-se o 
seu uso e incentivando-se o usuário a uma constante 
renovação por modelos mais completos e sofisticados 
tecnologicamente. As propagandas envolvendo telefonia, 
levando em conta o gauchismo no 20 de Setembro, teriam 
fortíssimo incremento nas páginas de Zero Hora a partir do 
final da década de noventa. Uma delas investia no apelo 
visual, mostrando um gaúcho pilchado, mas aparecendo 
apenas parte do corpo e da indumentária, na qual se 
destacavam o lenço e o cinco, só que neste, ao invés da 
tradicional faca, o que se via era um vistoso celular. A 
mensagem textual complementava a ideia da associação 
entre o tradicional e o moderno, afirmando-se: “20 de 
Setembro. Revolução Farroupilha. Nossa homenagem a 
todos os gaúchos que evoluem sem perder suas tradições” 
(Zero Hora, 20 set. 1999). Outra matéria publicitária mostrava 
a silhueta de um gaúcho cavalgando e lançando seu laço, 
formando-se o desenho de um coração no ar, designando os 
propalados sentimentos da empresa para com a população e 
quiçá desta para com a data que se comemorava e que 



 
 

39 
 

recebia a homenagem da firma que expressava sua 
mensagem: “Hoje é dia de demonstrar todo o seu amor pelo 
Rio Grande” (Zero Hora, 20 set. 2000). 
 

  
 

O papagaio, com seu “dom de falar” foi símbolo de 
uma das companhias de telefonia celular, também 
aparecendo inter-relacionado à imagem do gaúcho e, como 
não poderia deixar de ser, era simbolicamente 
representando com a indumentária tradicional e trazendo o 
pavilhão rio-grandense. Era considerado como o “celular de 
estimação de todos os gaúchos” e, por texto, trazia uns 
versinhos muito simples e pobres: “Neste 20 de setembro/ 
O seu Claro companheiro,/ Presta baita homenagem/ Ao 
Rio Grande tão guerreiro.// Bravo povo gaúcho,/ De 
respeito e tradição/ Receba o forte abraço/ Do celular de 
estimação (Zero Hora, 20 set. 2001). Estratégia praticamente 
idêntica foi usada pela firma telefônica no ano seguinte, 
mantendo a figura incólume e mudando apenas o texto dos 
versos, embora fosse mantida a pobreza de estilo: “Neste 20 
de Setembro/ data cheia de glória/ eu vou contar em verso/ 



 
 

40 
 

um bonita história.// Quando veio para o estado/ Claro 
encontrou seu lar/ o gaúcho fez a escolha: este é o meu 
celular.// Por isso esta homenagem/ neste dia especial/ de 
quem tem alma gaúcha:/ o seu Claro Digital”. (Zero Hora, 20 
set. 2002). 
 

 
 

Um jovem gaúcho em trajes típicos, cuia de mate à 
mão, saúda os leitores e, no bolso da camisa, discretamente, 
estava o indefectível celular e o slogan era “Eu vivo o Rio 
Grande do Sul”, acrescido da mensagem: “A Vivo se orgulha 
de fazer parte do dia a dia dos gaúchos e quer comemorar 
com você a Revolução Farroupilha” (Zero Hora, 20 set. 2003). 
A interface do Rio Grande do Sul com o restante do país 
também foi apresentada em outra matéria publicitária 
envolvendo celulares, nela um jovem supostamente gaúcho, 
mesmo não estando em terras sulinas, não abandonava seus 
hábitos e apreciava o chimarrão. O texto afirmava: “A Claro 
é como os gaúchos: está pelo Brasil, mas não esquece de onde 
veio. Nossa homenagem a todos os gaúchos que não 
esquecem suas tradições. Claro na Semana Farroupilha, 
orgulho de ser gaúcha”. Outra peça publicitária mostrava a 



 
 

41 
 

fotografia de um gaúcho pilchado, mostrando parte de seu 
corpo, estando a cavalgar em seu “pingo” com os arreios 
completos e, no meio deles, lá estava, mais uma vez, o 
aparelho celular. Servia de mensagem: “Gaúcho, senhor do 
seu pago. Povo que arde de amor pelo Rio Grande, 
comemora a Semana Farroupilha (...) com um pé cravado na 
tradição e o outro na tecnologia (Zero Hora, 20 set. 2004). 
 

  
 

 



 
 

42 
 

As propagandas de celulares insistiam na figura do 
gaúcho cavaleiro nas homenagens do 20 de Setembro. Uma 
delas dava a perspectiva de uma janela de na qual se via, ao 
por do sol, a silhueta de três gaúchos montados, com o texto: 
“Paisagens como esta só podiam ter inspirado o povo 
gaúcho a lutar por mais horizontes. Uma homenagem da 
Claro à Revolução Farroupilha”. Outra silhueta da figura de 
um gaúcho solitário de poncho e em seu pingo era 
acompanhada de versos: “Tem gaúcho do interior,/ gaúcho 
no exterior/ gaúcho pilchado,/ gaúcho disfarçado,/ gaúcho 
provinciano/ e gaúcho urbano// Mas para conhecer/ um 
gaúcho/ em qualquer lugar/ é só prestar atenção/ no seu 
jeito de falar. Neste 20 de Setembro, a homenagem da Vivo, 
que leva aquele jeito especial de falar dos gaúchos a todos os 
cantos do Brasil”. Ainda a cavalgada de dois gaúchos sobre 
um curso de água era apresentada com um texto exíguo e 
direto: “Tradição que se vive, tradição sem fronteiras. 
Homenagem TIM e Siemens ao 20 de Setembro” (Zero Hora, 
20 set. 2005). 
 

  



 
 

43 
 

 
 
 
 Um gaúcho em sua montaria, cavalgando pelo 
campo era o cenário de outra matéria publicitária de 
telefonia móvel, acompanhado da mensagem: “Estar 
presente na vida de um povo capaz de fazer uma revolução 
por seus ideais é mais do que sorte. É um privilégio” (Zero 
Hora, 20 set. 2006). Mais tarde, outro gaúcho galopa com seu 
pingo, ostentando uma bandeira, a qual, entretanto, ao invés 
das cores da bandeira sul-rio-grandense, apresentava três 
faixas em alusão à logomarca da empresa de telefonia. A 
imagem era acompanhada pelo texto: “Valorizar o orgulho 
gaúcho. Para nós já é uma tradição. TIM, ligada no Rio 
Grande, ligada em você” (Zero Hora, 20 set. 2008). Em outra 
propaganda, o registro iconográfico do gaúcho era bem mais 
sútil, aparecendo uma pequena silhueta, em meio às ofertas 
de celulares (Zero Hora, 20 set. 2009). 
 



 
 

44 
 

 
 

 

 
 
 
 A imagem do gaúcho e da Revolução Farroupilha 
associadas à venda de celulares continuou recorrente nos 
anos seguintes, como foi o caso da gravura de um rapaz que, 
portando seu telefone à mão, atravessava uma porta e 
vislumbrava não só uma tropa de cavalarianos, mas a 
representação do que se poderia considerar como o “gaúcho 
farroupilha” propriamente dito. Já outra peça publicitária 
trazia um gaúcho pilchado, sorvendo seu mate. O detalhe é 



 
 

45 
 

a marca da empresa de telefonia na cuia, acompanhada da 
mensagem: “20 de Setembro. Dia de falar pra todo mundo 
como é bom ser gaúcho” (Zero Hora, 20 set. 2014). 
 

  
 

 Tais exemplos constituem apenas uma amostragem 
do conjunto de matérias publicitárias que lançaram mão da 
iconografia do gaúcho. A batalha dos celulares refletiu a 
plena e pragmática utilização da data alusiva associada ao 
gauchismo para promover a venda de seus produtos. O 
condicionamento dos padrões de consumo a partir das 
campanhas publicitárias revelava que marcas 
multinacionais se direcionavam a integrar a data 
comemorativa e seu símbolo, o gaúcho, como estratégia para 
buscar demonstrar uma proximidade entre a empresa e seu 
público usuário. A homogeneização comportamental 
intentava apresentar a ideia de que o gaúcho, como qualquer 
cidadão do mundo, mas valorizadas suas especificidades 
regionais, deveria ter, simbolicamente, incorporado à sua 



 
 

46 
 

indumentária – em outras palavras no seu dia a dia – o 
telefone celular de uma ou outra marca. Esse quadro 
amostral possibilita uma melhor compreensão do 
pragmatismo e oportunismo da prática publicitária na 
apropriação de questões consideradas tradicionais e comuns 
aos sul-rio-grandenses. A publicidade visa provocar 
interesse, informar, convencer e, finalmente, transformar 
essa convicção no ato de comprar (CARVALHO, 2002, p. 14), 
de modo que o 20 de Setembro serviu amplamente como 
circunstância e o gaúcho, como “garoto propaganda” para 
propiciar o desejo consumista. Nessa linha, o fator 
homogeneizador do gauchismo serviria em larga escala para 
contemplar alguns pressupostos básicos do mercado. 
 

########## 
 
 
 O debate em torno de tal tema é profícuo em 
possibilidades, ainda mais porque a figura do gaúcho 
pilchado, principalmente em determinadas épocas do ano, 
ganhou ares de normalidade e até, em alguns casos, de 
aspiração em vista de galgar espaços para atingir certo 
status. A questão chave está em discutir a percepção e o 
entendimento do sentido do gauchismo, ou seja, a busca por 
uma melhor compreensão de parte dos sul-rio-grandenses, 
de sua história e da própria história do tradicionalismo, de 
modo a entender as motivações que levaram a determinados 
hábitos, costumes, usos e indumentárias, visando em síntese 
à elaboração de argumentos que inspirem explicações e 
reflexões.  
 O movimento tradicionalista, desde suas origens, 
vem idealizando a figura do gaúcho rio-grandense, 
primeiramente, como uma manifestação contrária à ampla 
penetração cultural estrangeira, e no sentido de criar uma 



 
 

47 
 

identidade para os habitantes nascidos no Rio Grande do 
Sul, em nítida valorização da diversidade regional. Ele teve 
extraordinário êxito, criando mecanismos comportamentais 
seguidos por muitos, e que foram inexoravelmente 
incorporados pelos meios de comunicação de massa, 
ultrapassando as fronteiras rio-grandenses-do-sul e até as 
brasileiras, havendo manifestações tradicionalistas 
espalhadas pelo país e pelo mundo. A questão básica é que, 
ao mesmo tempo em que buscou valorizar a diversidade 
regional, o gauchismo acabaria por também criar uma 
identidade homogeneizadora, na qual o espaço da própria 
diversidade foi suprimido ou menoscabado. 
 Sem levar em conta as premissas dogmáticas e 
maniqueístas que muitas vezes dominaram o debate, em 
uma perspectiva reducionista dos favoráveis e dos 
contrários ao tradicionalismo, o melhor caminho parece ser 
a reflexão científica. A relevância do movimento 
tradicionalista gaúcho como um projeto que atingiu 
plenamente seus intentos é um fato incontestável, o que não 
impede que ele seja cientificamente analisado e interpretado. 
Em essência, no âmbito deste brevíssimo ensaio, fica a 
questão da forma pela qual um movimento nascido da 
necessidade de valorização da diversidade regional, 
acabaria por servir a uma causa uniformizadora e 
homogeneizadora, pela qual as diversidades de toda a 
ordem tenderam a ficar cada vez mais diluídas no igualizar 
unificador do gauchismo (texto ampliado a partir de: 
ALVES, 2008 e ALVES, 2015, p. 89-114). 
 
 
 
 



 
 

48 
 

A imagem do gaucho platino em três 
desenhos animados 

 

 
Francisco das Neves Alves 

 
 

 O gaucho, o pampa, o cavalo e o gado se tornariam 
verdadeiros arquétipos que caracterizariam a formação 
histórica argentina.  Região marcada por confrontos que 
perpassaram o período colonial e ultrapassaram a época da 
formação dos Estados nacionais, o Prata assistiu guerras 
recorrentes, primeiramente entre portugueses e espanhóis e, 
depois, envolvendo brasileiros, orientais e argentinos. Tal 
ambiente constituiria o cenário para que se plasmasse a 
figura do gaucho, interagindo como o “aventureiro”, na caça 
do gado, no contrabando e nas guerrilhas e contribuindo 
para converter toda uma extensão territorial em uma imensa 
fronteira. Uma fronteira política, social e espiritual, bem 
como uma fronteira de nações, de interesses encontrados, de 
onde as paixões humanas, a moral e os costumes se 
desbordam e se detém (ASSUNÇÃO, 1969, p. 49).  
 Nessa linha, o gaucho foi, com os potros, os touros e 
as avestruzes, o habitador dos campos ilimitados, sem mais 
fruto que o espontâneo desses gados inumeráveis, nem mais 
vivenda humana que o rancho que habitava isolado no 
deserto (SCARONE, 1922, p. 16-17). As habilidades de um 
gaucho tinham de ser praticadas montando, domando 
cavalos chucros, trabalhando o gado, e defendendo-se. Ele 
deveria ser capaz de montar qualquer cavalo.  Um gaucho 
precisava ter condições de não se perder no pampa, de 
conseguir alimento, de construir abrigo. Sua habilidade de 
montar era fundamental, pois ninguém poderia ser um 



 
 

49 
 

gaucho notável se não fosse hábil cavaleiro, de modo que 
gaucho e cavalo formavam um todo. Além disso, o gaucho era 
grandemente independente (NICHOLS, 1946, p. 39 e 41). 
 Formou-se então um estereótipo em torno do gaucho 
e o cinema teve interesse em difundir tal imagem, 
produzindo-se nas décadas de 1920, 30 e 40 vários filmes nos 
quais o protagonismo era exercido exatamente por aquela 
figura. O intento era mostrar o lado pitoresco do gaucho para 
além das fronteiras platinas. Dentre essas produções 
cinematográficas, também foram realizados desenhos 
animados que mostraram o gaucho por um prisma 
normalmente marcado pelo lúdico, mas também pelo jocoso. 
 Nessa época, os filmes que começavam a sair da 
indústria de Hollywood eram padronizados em torno de 
uma estrutura narrativa que desenvolvia um gênero, ou seja, 
o filme de perseguição. Dessa maneira, o cinema pretendia 
contar histórias com sentido já incluído, para que a 
compreensão do espectador não exigisse um conhecimento 
nem referências prévias (VIVEIROS, 2005, p. 24) e tais 
características marcaram também os desenhos animados. 
Esse era um período de avanço desse tipo de produção, com 
as histórias em imagem protagonizada por animais com 
comportamento humano, ganhando terreno e 
popularizando-se (SADOUL, 1959, p. 336-337). De acordo 
com tal perspectiva, não é de todo errado afirmar que os 
desenhos animados americanos pertenciam à zoofilia gráfica 
(DUCA, 1949, p. 124). 
 Em tal contexto, o Gato Félix tornou-se o protótipo a 
ser seguido, com a criação de outros animais-protagonistas. 
Entre eles esteve o Mickey Mouse de Walt Disney. Uma 
característica marcante desse personagem foi a de poder 
empregar, pouco depois do seu nascimento, a música e os 
ruídos. Disney teve a compreensão de que podia nascer um 
novo cômico da aliança do som e do desenho. Mickey 



 
 

50 
 

Mouse, desde o início da sua carreira, foi engenhoso, 
otimista, cândido, malicioso, desastrado, mas cheio de boa 
vontade, e até de coragem. O cômico do personagem era, na 
maior parte das vezes, baseado em gags musicais, e Disney 
esforçava-se por criar, com ou sem êxito, novos heróis, que 
constituíam caricaturas de animais (SADOUL, 1959, p. 336-
337). 

Com Disney e seus desenhos esquemáticos, mesmo 
simbólicos, o desenho conservava o seu espírito de síntese e 
o seu calor misterioso. Entre outros, ele chegou a uma 
espécie de grafismo convencional, o qual exprimia o riso por 
meio de comissuras dos lábios viradas para cima, a ironia 
pela assimetria delas, a dor com elas viradas para baixo. 
Constituíam ideogramas, e o cinema acrescentava-lhe o 
movimento, a música e a cor (DUCA, 1949, p. 120 e 125). 
Assim, Disney tornou-se a figura máxima do desenho 
animado. Com uma inspiração e uma graça característica, 
impôs a sua fórmula de figuras estereotipadas. Ele dominou, 
desde então, esse gênero de cinema, no qual outros nomes, 
por vezes mais dotados e inspirados, não conseguiram 
continuidade nem êxito (DUARTE, 1956, p. 96). 

 A estreia de Disney deu-se em setembro de 1928, 
quando ocorreria a primeira aparição de Mickey Mouse. 
Seus personagens ganharam rapidamente popularidade e 
ele influenciou, sem dúvida, todos os seus contemporâneos 
(DUARTE, 1956, p. 96). Com uma personalidade 
eminentemente perspicaz, constante e coerente, Walt Disney 
viu primeiro do que ninguém que os desenhos animados 
iam aquém da missão que representavam, pois se 
consolidavam pelo acerto do desenho, colorido e música, 
dando já lugar mais à fantasia do que propriamente à 
imaginação criadora (NEGREIROS, 1938, p. 4). 

Foi na conjuntura dos desenhos de estreia de Disney 
que ocorreu a produção de The gallopin gaucho, o segundo 



 
 

51 
 

curta-metragem de Walt Disney, produzido em 1928, 
constituindo-se em verdadeira transição da versão muda 
para a sonora. Tratava-se de uma paródia do filme The 
gaucho, produzido por Douglas Fairbanks no ano anterior. 
 

 
 

O cenário do desenho parecia muito mais um deserto 
mexicano do que o pampa platino. O teor chistoso já iniciava 
na figura do Mickey gaucho, que apresentava sua veste 
tradicional, apenas acrescida de um chapéu, mas ao invés do 
tradicional cavalo, sua montaria era uma avestruz. Ele 
chegava a seu destino – um certo “Cantino Argentino”, 
atropelando um equino – o que correspondia à ruptura 
plena e jocosa em relação ao estereótipo tradicional – e 
amarrando sua montaria pelo próprio pescoço. O 
protagonista revelava certos dotes acrobáticos e entrava na 
“cantina” pela janela, continuando a demarcar suas 
habilidades, fosse para acender um cigarro ou beber uma 
cerveja – caracterizando a perspectiva de que, à época, o 
desenho não era destinado às crianças. À parede do 
estabelecimento aparecia um cartaz de procurado, com o 



 
 

52 
 

retrato do ratinho, conhecido como “El gaucho”.  Uma 
sensualizada Minie sugeria uma dança, e eles passavam a 
bailar um tango – demarcando-se o estereótipo, pois essa era 
uma dança típica do ambiente urbano buenairense e não do 
gaucho pampiano.  

Em meio a uma dança quase frenética, surgia a 
figura do vilão, Black Pete, um enorme gato que passava a 
cobiçar Minie, raptando-a. Desencadeia-se então a correria 
da perseguição, ficando a perspectiva humorística centrada 
nas tentativas de Mickey em fazer com que sua avestruz 
superasse uma embriaguez e conseguisse alcançar o raptor, 
que fugia em uma mula – o cavalo continuava ausente. 
Buscando atender aos pedidos de socorro de Minie, o 
protagonista utilizava seu próprio rabo como laço para 
adentrar ao prédio onde ela se encontrava, vindo a ocorrer 
um duelo de espadas entre o vilão e o herói, o qual utilizava 
todas as suas habilidades para vencer e envergonhar o 
antagonista – o golpe final não era com o sabre, mas sim com 
um penico. Superado o adversário, o casal de camundongos 
retornava em sua avestruz galopante. Para superar os 
solavancos da viagem, mais uma vez lançavam mão de uma 
esperteza, transformando seus rabos em molas, que 
amenizavam o impacto. Era a cena final com o beijo selado 
entre o protagonista e sua parceira. 
 

  
  



 
 

53 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

  



 
 

54 
 

 
Outro desenho animado que tratou do tema foi The 

gay gaucho, produzido em 1933. A distribuidora era a Official 
Films, Incorporated, a qual comprara os desenhos da Van 
Beuren Studios, modificando o nome do personagem central 
de Cubby Bear para Brownie Bear. Seguia a linha da 
“zoofilia gráfica” e dos “animais protagonistas”, assim como 
os demais participantes. Ia ao encontro da perspectiva de 
algumas produtoras que investiam na elaboração de 
pequenos filmes de animação para que fossem projetados 
antes dos grandes filmes (MARQUES, NEVES & LEMOS, 
1992, p. 15).  

A abertura do desenho trazia uma serenata de 
gauchos. O ambiente era outra vez mais próximo do desértico 
do que de outra paisagem. Os gauchos até apresentavam uma 
indumentária aproximada da típica, com uma ou outra 
restrição, como no caso dos instrumentos musicais, pois os 
violões eram acompanhados por uma maraca. A música 
parecia inebriante, envolvendo até uma cascavel, tendo a 
cena também a participação de uma minhoca – estas 
aparecendo de maneira zoomórfica e não metamorfoseadas 
de humanos, como os demais personagens. O ambiente 
permanecia musical no momento em que a cena se deslocava 
para o interior de uma carroça, na qual Bear, dançando, se 
preparava para ir a um encontro. Lá fora o cavalo do 
protagonista também se enfeitava, partindo ambos em meio 
a dunas e cactos.  

O local da chegada era um ambiente festivo que, 
pelos trajes, usos, músicas e instrumentos, lembravam muito 
mais uma atividade de natureza hispano-mexicana. A 
namorada de Bear dançava e tocava castanholas diante de 
um público formado por animais das mais variadas espécies. 
O ambiente ainda era predominantemente musical, e várias 
peças completavam o quadro jocoso, como o uso das cabeças 



 
 

55 
 

de duas figuras carecas como chocalhos e do chapéu em 
estilo mexicano de um pequeno burrico, como espremedor 
de frutas. Todos acompanhavam a música, até o garçom que 
servia uma bebida a uma girafa.  Bear chegava ao baile, 
saudando a todos – “olá amigos” e usando seu chapéu como 
um pandeiro, para depois, já no palco, engalfinhar-se em um 
indefectível tango – que não poderia faltar, embora um tanto 
estilizado. Do nada, surgiam os malfeitores, trajados como 
os típicos bandoleiros mexicanos, estereotipados no cinema, 
com seus grandes chapéus e cintos com balas cruzados por 
sobre o corpo. Eles já apareciam atirando e o líder passava a 
assediar a namorada de Bear, que tentava reagir lançando 
espinhos de cacto que atingiam o bandido. O casal saía em 
fuga e iniciava-se a perseguição de parte dos bandoleiros, 
que não poupavam balas. A escapada da moça em uma 
carruagem era por demais desastrada, e Bear partia em seu 
cavalo para salvá-la de cair em um penhasco, lançando mão 
de um laço para fazê-lo. O plano não dava certo e o 
protagonista se via à beira do precipício, frente a frente com 
os bandidos, prontos a cravejá-lo de balas. A cena de 
desfecho mostrava Bear na cama, apenas imaginando os 
acontecimentos. Toda a trama não passara de um sonho do 
alegre gaucho. 
 

 
 

  



 
 

56 
 

  
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 



 
 

57 
 

 
 Já nos anos 1940, outro desenho animado traria a 
figura do gaucho. Tratava-se de “Hello friends” (“Saludos 
amigos” / “Olá amigos”), que constituía uma série de 
quadros inspirados por uma viagem à América Latina 
(DUARTE, 1956, p. 99). Foi produzido em 1942, em uma 
época bem diferenciada das anteriores, marcada pela 
política externa norte-americana de aproximação com os 
latino-americanos. Os Estados Unidos chegaram a elaborar 
um complexo aparelho no sentido de aprimorar os contatos 
com os vizinhos e, no campo cultural, houve um trabalho 
árduo no sentido de trazer o estilo de vida estadunidense 
para além das fronteiras do Rio Grande. 
 Nessa missão cultural norte-americana, Walt Disney 
teve um papel essencial, descolocando-se junto com um 
significativo staff para preparar seus desenhos in loco. Nessa 
linha, ele se tornaria um verdadeiro embaixador cultural da 
política de boa vizinhança levada a frente pelos Estados 
Unidos. Enquanto esteve na América Latina, Disney 
intentou se mostrar muito à vontade com as realidades 
vivenciadas, buscando revelar até mesmo uma ativa 
participação e até uma certa interação com o cotidiano, como 
se estivesse a misturar negócios com turismo. Ao lado das 
aparições formais, Disney se deixou fotografar em situações 
bem mais comezinhas (ALVES, 2013, p. 92-93). 
 Dessa maneira, Disney esteve na Argentina, onde se 
mostrou muito à vontade, almoçando ao ar livre junto de 
membros de sua equipe e de locais, tocando violão, 
dançando, sorvendo o mate e saboreando o churrasco. Além 
disso, posou várias vezes para registros fotográficos, 
ostentando o traje típico do gaucho, inclusive manejando o 
laço. 
 



 
 

58 
 

 

 

 

 

 

 
 

  
  

 



 
 

59 
 

 

 

 

 



 
 

60 
 

 
 

Tal interação com a América Latina seria 
metabolizada pela equipe de Disney, resultando no desenho 
animado em questão. Ele é dividido em quatro episódios, 
um dedicado à região do Lago Titicaca, outro ao Chile, ainda 
outro ao Brasil e também um aos pampas argentinos. O 
roteiro do filme consistia em um avião que partia dos 
Estados Unidos carregado de desenhistas, músicos e 
fotógrafos, com a missão de procurar novos personagens 
para o “Mundo Disney” e, de preferência, encontrarem 
companheiros latinos para os americanos Mickey e Donald 
(TOTA, 2000, p. 72 e 135-136). Os créditos de abertura 
explicitavam a distribuição da Buena Vista Film Distribution 
Co. Inc. e a apresentação de Walt Disney, aparecendo o título 
sobre um mapa da América Latina e sendo anunciados os 
nomes de cada um dos segmentos do filme: “Lake Titicaca”, 
“Pedro”, “El Gaucho Goofy” e “Aquarela do Brasil” (ALVES, 
2013, p. 94). 

Ainda na abertura do desenho aparecia uma 
mensagem assinada por Disney agradecendo aos 
colaboradores: “com sincero apreço pela cortesia e 



 
 

61 
 

cooperação demonstradas pelos artistas, músicos e os nossos 
muitos amigos na América Latina”. O texto estava 
plenamente a contento com a canção que tocava ao fundo: 
“Saudamos a todos da América do Sul, da terra onde o céu 
sempre é bem azul. Saudamos a todos, amigos de coração, 
que lá deixamos, de quem lembramos ao cantar esta 
canção”. Mantinha-se assim em alta o espírito da boa 
vizinhança. A partir daí, começava a expedição ao 
estrangeiro da equipe do estúdio de desenhos animados 
(ALVES, 2013, p. 95). O segmento do desenho voltado ao 
gaucho platino chamava-se “El Gaucho Goofy” e contava com 
Goofy, o Pateta, como protagonista. 
 

  
 

Ao início de “El Gaucho Goofy” surgia um mapa 
identificado com a Argentina, contendo uma cena rural, 
demarcada pela placa “Pampas”, e, ao fundo, apareciam os 
edifícios, representando a capital Buenos Aires. Em seguida 
o desenho dava lugar a reproduções filmadas, contendo 
paisagens buenairenses, com o narrador identificando-as, 
para, em seguida, afirmar que todos queriam conhecer os 
pampas e “a figura romântica do gaucho”. O cenário mudava 
para filmagens em estúdio, mostrando Disney e sua equipe 
apreciando gravuras do ilustrador e pintor argentino Molina 



 
 

62 
 

Campos. Inspirando-se nos desenhos, a equipe se via na 
premência de ver “o gaucho em ação”, deslocando-se mais 
uma vez a cena para as lides campeiras, apresentando 
destaques dos hábitos, da indumentária, do churrasco, das 
músicas e das danças, explicando-se que os bailarinos não 
dançavam o “tango moderno”, como faziam em Buenos 
Aires, e sim os “bailes típicos e tradicionais, ao som de velhas 
melodias”. Já no quesito dança, havia uma tentativa de 
aproximação entre as pampianas e as práticas no “Velho 
Oeste” norte-americano.  

  
      Nessa linha, o 

narrador 
detalhava que 
“colher material 
e inspiração” 

naquele 
ambiente teria 
sido um 

“verdadeiro 
prazer”. Dava-se 
então a 
comparação do 
gaucho com o 

cowboy 
estadunidense, 

pois ambos 
teriam “muita 
coisa em 

comum”, 
gerando a ideia 
de buscar o 

“nosso herói no coração do Texas”. Era a deixa para a 
aparição do Pateta. 



 
 

63 
 

O desenho mais uma vez utilizava o mapa como 
recurso gráfico para, em meio às terras texanas, encontrar o 
“vaqueiro norte-americano”, o Pateta, com trajes típicos, em 
seu cavalo, à beira de uma montanha. Mais uma vez o 
narrador insistia na perspectiva de que o cowboy do Velho 
Oeste se assemelhava muito ao gaucho argentino, enquanto 
Pateta voava “por terras e mapas”, atravessando o mapa do 
sul dos Estados Unidos até os “pampas verdejantes da 
Argentina, a terra do gaucho”. Logo em seguida, Pateta era 
despido de suas vestes tradicionais e vestido com as do 
gaucho. De modo explicativo, cada parte da indumentária era 
identificada, inclusive com a indicação do nome por escrito. 
Logo em seguida era apresentado “o amigo mais chegado do 
gaucho”, com Pateta recebendo admiração e até mesmo um 
beijo de seu cavalo. 

O próximo passo seria o de mostrar as habilidades 
do gaucho, de modo que um Pateta, não tão desenvolto, 
trabalhava com o laço para dominar o equino. A seguir 
vinha a ação de encilhar o cavalo, com a apresentação mais 
uma vez nominal de cada um dos utensílios. O tom 
humorado predominava outra vez, sendo anexado um 
colchão ao conjunto de selins. A apresentação didática 
prosseguia no destaque a “um dos pratos prediletos do 
gaucho”, com referência à forma de preparo e às qualidades 
do churrasco. Nesse sentido, “a técnica de comer o 
churrasco” era descrita em detalhes, incluindo novamente a 
identificação dos componentes por meio de letreiros. Para 
variar, Pateta também se atrapalhava na degustação. 

Na cena seguinte, Pateta aparecia tranquilamente 
sorvendo o mate ao lado de sua montaria e iniciava-se a 
demonstração do uso das boleadeiras, que seriam utilizadas 
no “esporte da caça da avestruz”. Disney parecia não ter 
esquecido o interesse que lhe despertara tal animal, a ponto 
de colocá-lo de modo pilhérico como a montaria de Mickey 



 
 

64 
 

no desenho de 1928. Em “Saludos amigos”, a avestruz era 
caçada, surgindo assim a oportunidade para a infalível cena 
de perseguição. Mas o emprego das boleadeiras também 
acabava por incorrer em outro insucesso de Pateta. O cenário 
mudava para mostrar um “gaucho solitário” que, afastado do 
lar, tocava em seu violão uma “balada romântica e 
melancólica”, oriunda na verdade de um gramofone, para 
manter o teor humorado. Em seguida aparecia o Pateta 
gaucho dançarino, mas, na falta de companhia, o cavalo se 
travestia em trajes femininos e transformava-se no seu par. 
Era mantido o enfoque didático na caracterização das 
diferentes danças. Mas chegava o final do desenho, e o 
“nosso herói” era retirado dos pampas e levado de volta “à 
sua terra natal”, deixando, com “o ardor da saudade e as 
memórias da sua visita” a terra “romântica, alegre e 
simpática do gaucho”. Pateta era deslocado como um bólido 
por sobre o mapa e despia-se com a expressão: “Hasta la 
vista, adiós amigos”. 
 

  
 

 

 

 



 
 

65 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 



 
 

66 
 

 
 

Esses três desenhos animados constituem uma 
brevíssima amostragem da cinematografia que abordou a 
imagem do gaucho. Os dois primeiros, com menor 
capacidade de produção e tecnológica e reflexo de um 
contexto histórico de amplo distanciamento entre o cenário 
retratado e aquele em que se deu a elaboração, traduziam 
um certo desconhecimento acerca do ambiente que cercava 
o personagem retratado. Já o terceiro trazia consigo uma 
outra conjuntura, com a busca de uma aproximação pan-
americana, com a visita in loco dos produtores e um primor 
tecnológico do desenho. Além disso, os dois primeiros 
privilegiavam o entretenimento e o caráter jocoso da 
produção, ao passo que o terceiro, além desses elementos, 
tinha um caráter didático de explicar algumas das vivências 
do protagonista, além de intentar demonstrar certas 
similitudes entre o habitante do pampa e um segmento da 
população estadunidense, no caso, o cowboy norte-
americano. Em comum, todos eles mantinham a premissa de 
destacar os tantos estereótipos em torno da figura retratada, 
apresentando um mesmo gaucho, fosse ele o “galopante”, o 
“alegre”, ou o “pateta”. 

 
 



 
 

67 
 

 
Imagens do Gaucho em Jean 

Pallière  
 

Luiz Henrique Torres* 
 

Um dos mais destacados pintores que se dedicaram 
a retratar a geografia e os costumes da Região Platina foi Jean 
Leon Pallière. Entre sua vasta produção, serão reproduzidas 
imagens voltadas ao gaucho rio-platense e a cenários sociais 
platinos. Inicialmente, será feita uma caracterização 
geográfica desta região, da formação histórica platina e da 
figura do “gaucho” ou “gaúcho” em seu contexto 
socioeconômico. 
 

Espacialidade e Tipologia Social 
   

No presente, geograficamente, a Região Platina é 
formada por três países (Argentina, Paraguai e Uruguai), 
além de fazer fronteira com o Rio Grande do Sul e com o 
Paraná (banhados pelos rios formadores da Bacia do Rio 
Prata). A história em comum remete ao período colonial 
(ainda no século XVI) com o avanço português ao Rio da 
Prata e a segunda fundação de Buenos Aires (1580). 
Posteriormente, em 1680, é fundada pelos luso-brasileiros a 
Colônia do Sacramento na atual República Oriental do 
Uruguai. A disputa pelo território e pelo gado, as 

                                                 
* Professor Titular dos Cursos de História da Universidade Federal 
do Rio Grande. Doutor em História do Brasil. Blog: 
historiaehistoriografiadors.blogspot.com. 



 
 

68 
 

aproximações e conflitos, pautaram uma longa existência 
que foi marcada pelos conflitos militares/colonizatórios 
decorrentes do confronto entre Portugal e Espanha. Em 
1776, a coroa espanhola desmembrou o Vice-Reino do Peru, 
formando nessa região o Vice Reino do Prata, que naquela 
época incluía a atual Bolívia. A disputa pela posse do Rio 
Grande do Sul marcou a formação social e política das 
populações que aí viveram, assim como os avanços e limites 
da linha de fronteira luso-espanhola. 

Uma das modalidades de pensar esta espacialidade 
é se referir ao território do “pampa gaucho”, hoje composto 
pelo Uruguai, pelas províncias de Buenos Aires, La Pampa, 
Santa Fé, Córdoba, Entre Rios e Corrientes, na Argentina, e 
pela metade meridional do estado do Rio Grande do Sul, que 
se caracterizou pela produção e exportação da carne salgada 
e de seus subprodutos. Originalmente, a identidade cultural 
dos campos sulinos foi forjada nas atividades pastoris, na 
atuação dos jesuítas de bandeira espanhola e, sobretudo, dos 
guaranis missioneiros, nos conflitos militares e na 
manufatura das carnes voltadas a exportação (GUTIERREZ 
& SANTOS, 2018).  

Beatriz Courlet (2005) destaca que a Região Platina é 
constituída de sub-regiões com especificidades, que apesar 
de mudanças econômicas em graus diferenciados, manteve 
costumes e valores socioculturais comuns. Mesmo com 
experiências históricas e tradições comuns, especialmente 
em decorrência das abordagens historiográficas produzidas 
a partir da década de 1920 na Argentina, no Uruguai e no 
Brasil, foi enfatizada a “centralização progressiva do poder 
político e reforçada a ideia de Estado nacional”. Os 
historiadores construíram uma “história impregnada de um 
forte nacionalismo e tendo, por isso, pouca ou nenhuma 
relação com aquela das zonas geográficas vizinhas”. O 
espaço (trans)fronteiriço acaba se voltando a construção do 



 
 

69 
 

individualismo histórico e nacional. Courlet ressalta que o 
aspecto principal da identidade platina é o militarismo em 
razão de disputas fronteiriças enquanto espaço pertencendo 
inicialmente a Portugal e à Espanha e mais tarde à 
Argentina, ao Uruguai e ao Brasil: 

 
Os peões e os índios viviam inicialmente da extração 
do couro de gado (até então em liberdade nos 
campos) cuja exploração com fins de exportação 
constituiu a principal atividade econômica da 
campanha platina durante o período colonial. Nesta 
época, quando predominava ainda a prática das 
vacarias, eles constituíam uma mão de obra 
disponível, sem laços estáveis de trabalho. Mais 
tarde, a instalação de estâncias mudou 
completamente o modo de vida dos habitantes do 
Prata, pois a privatização das terras e das manadas 
de gado lhes roubaram os meios de subsistência e 
lhes obrigaram assim a se integrar progressivamente 
no processo produtivo enquanto mão de obra 
permanente. A análise da criminalidade na época 
mostra que esta passagem a um novo modo de 
produção se deu com muita resistência, estes 
indivíduos sem emprego fixo representando, então, 
uma classe rebelde e potencialmente revolucionária 
do ponto de vista das elites locais. Isto explica a 
aplicação de numerosas e severas medidas de 
controle social visando disciplinar o habitante da 
campanha através da instauração de um aparelho 
judiciário e policial. Este punia os indivíduos 
vacantes, controlava sua mobilidade e seu tipo de 
ocupação (todos aqueles que não possuíam um 
contrato de trabalho passaram a ser perseguidos e 
aprisionados como bandidos) (...) O vasto território 
da região platina abrigava ainda todos aqueles 
indivíduos que, por razões diversas, não se 
adaptavam às exigências do sistema dominante de 



 
 

70 
 

produção, ou seja, escravos fugitivos e índios 
rebeldes, assim como soldados desertores 
(COURLET, 2005). 

 
A primeira referência documental aos gauchos recua 

a 1617 na província argentina de Santa Fé onde “mozos 
perdidos” que viviam com índios pampeanos estavam 
roubando e matando gado para tirar o couro. Em 1642, o 
Cabildo de Buenos Aires denominou os ladrões de estâncias 
como “cuatreros e vagabundos”. A documentação jesuítica 
de 1686 denunciava a ação de pilhadores das estâncias 
missioneiras os “vagos ou vagabundos”. No início do século 
XVIII estes grupos de pilhadores matavam o gado da 
Vacaria Del Mar para tirar o couro e venderem em 
Montevidéu: os “faeneros” (quando pagavam impostos) e os 
“changadores” (quando não pagavam impostos). Os termos 

utilizados remetem espacialmente estes ladrões de gado e de 
estâncias a zona rural da Argentina, Uruguai e Rio Grande 
do Sul.  

Os documentos coloniais se referem a 
“vagabundos”, “changadores”, “gaudérios” e “gaúchos”. 
Em 1721 o Cabildo de Buenos Aires alertava que na Banda 
Oriental "se albergan muchos peones vagamundos que 
viven a su antojo”. O Governador Andonaegui pediu em 
1747, ao Cabildo de Montevideo, que se devem "convocar los 
vecinos de esa ciudad para exterminar los Ladrones, 
Vagabundos y demas que insultan la campana de esa 
Jurisdiccion robando los Ganados de ella”. Um ano mais 
tarde um cabildante montevideano, Jose Millan, conclama 
aos proprietários para que "ninguna persona consienta en 
sus estancias ni chacras a ningun vagabundo, ni persona 
Vagante a menos que este conchabado, o conste que lo esta”. 
Aqueles que derem proteção serão “reputados por capos de 
Vagabundos, de veinte pesos de multa aplicados en la forma 
dicha, y, mas de un mês de prision...” (VIDART, 1967: 134). 



 
 

71 
 

“Vagamundo” ou “vagabundo” aparece pela 
primeira vez em documentos de 1642; “changador” em 1734; 
“gauderio” em 1746; “gaúcho” en 1771. Ofício do 
Comandante de Maldonado (1771) se refere aos “gahuchos”, 
ou seja, os “gauchos”. O Sargento-Mor José de Saldanha em 
1787 se refere a “gauches” como vagabundos ou ladrões do 

campo, que matavam os touros chimarrões para lhes tirar o 

couro e vender nas povoações. Já o termo “gaudério” é usado 
para definir pessoa que não trabalha e não se fixa num lugar. 
Malfeitores e ladrões são muitas vezes chamados na 
documentação de “gauchos” ou “gaudérios”, enquanto 
palavras sinônimas (CONTI, 1945).  O gado “Cimarron ou 
chimarrão é um termo originado na América Espanhola 
dirigido a tudo que havendo sido doméstico, cultivado e 
civilizado, voltou ao estado selvagem" (ASSUNÇÃO, 2011).  

AZARA (1802), se refere aos "jornaleros campestres, 
a quienes dan los nombres de Peones, Jinetes, Gauchos, 
Camiluchos y Gauderios", onde o “camilucho” é o índio 
guarani cristão missioneiro acostumado com as atividades 
de peão e as lidas nas estâncias. Outra denominação é 
“tupamaro” pejorativamente utilizada pelos espanhóis para 
denegrir o mártir indígena Tupac Amaru e aqueles que se 
levantaram contra o domínio colonial. “El gaucho y el 
tupamaro transitaron entonces del menosprecio a la gloria, 
del prontuario policial a la exaltacion patriótica” (VIDART, 
1967). O termo vai sofrendo releituras que transitam entre o 
vagabundo sem lei, rei e religião, até o símbolo gentílico 
destas regiões. Semelhante ao que ocorreu com as lideranças 
da Revolução Farroupilha (1835-1845), no Uruguai, Artigas 
jamais se referiu a seus “gauchos”, mas sim a seus “paisanos”. 
“Pues paisano, desde el principio, nombro al elemento 
estable de las estancias, a la peonada sedentaria, ducha en 
las tareas pecuarias, tan habil como el gaucho en el manejo 
del caballo y las armas, pero con un conchabo fijo, um habito 



 
 

72 
 

de trabajo continuo, un hogar estable, un pago enraizado en 
su orgullo y su carino” (VIDART, 1967).  

Félix de Azara faz referência aos maus tratados aos 
cavalos e a dizimação do rebanho vacum, em apontamentos 
que também foram feitos desde a década de 1730 para o a 
Vila do Rio Grande de São Pedro: “Dicen aquí con razón, que 
el país es el Infierno de las Vacas, el Purgatorio de los 
Caballos y el Paraíso de Asnos y las Yeguas”. Esta é uma 
alusão a “increíble matanza y desperdicio que se hace con el 
ganado vacuno: a lo que se hace padecer a los caballos; y a 
que los asnos y yeguas viven Ubres sin que nadie se meta 
con ellos" (AZARA, 1847). Azara percorreu o Prata entre as 
décadas de 1780-1790, deixando algumas impressões 
negativas sobre os gauchos:  
 

Además de los dichos [los campestres] hay por 
aquellos campos principalmente por los de 
Montevideo y Maldonado, otra casta de gente, 
llamados más propiamente gauchos o gauderios. 
Todos son, por locomún, escapados de las cárceles de 
España y del Brasil o de los que por sus atrocidad es 
huyen a los desiertos. Su desnudez, su barba larga, 
su cabello nunca peinado y la oscuridad y porquería 
de su semblante les hacen espantosos a la vista. Por 
ningún motivo ni interés quieren servir a nadie y, 
sobre ser ladrones, también roban mujeres. Las llevan 
a los bosques y viven conellas en una choza, 
alimentándo-se con vacas silvestres. Cuando tiene 
alguna necesidad o capricho el gaucho roba algunos 
caballos o vacas, los lleva y vende en el Brasil, de 
donde traelo que le hace falta (AZARA, 1847). 
 

O naturalista Charles Darwin no ano de 1832, se 
encontrava nas proximidades de Maldonado e preservou uma 
cena que participou. Chamou a atenção de Darwin os gauchos que 
passavam a noite em uma pulperia para beber licores e para fumar. 



 
 

73 
 

Estes gauchos, segundo Darwin, seriam muito superior aos 
habitantes das cidades devido a serem muito corteses e 

hospitaleiros. “São geralmente altos e elegantes, mas tem na 
fisionomia uma expressão de altivez e dissolução que lhes 
soa mal. É comum entre eles o uso de bigodes, e os cabelos 
caem-lhes pelas costas em longos cachos negros”. Eram 
atrevidos e bravos, ocorrendo homicídios devido a pequenas 
querelas ligadas ao jogo e as bebidas.  

 
O colorido vivo do vestuário, as grandes esporas 
tilintando no salto das botas, e a faca enfiada na 
cintura como punhal (e frequentemente usada como 
tal) dão-lhe a impressão de ser uma raça de homens 
muito diferente da que se poderia esperar do nome 
que levam, gaúchos, que quer simplesmente dizer 
'homens do campo'. São de uma excessiva 
delicadeza. Nunca levam o copo aos lábios sem 
esperar que o conviva o tenha feito primeiro. 
Contudo com a mesma facilidade com que se curvam 
no seu gracioso cumprimento, parecem dispostos, 
caso se lhes apresente a ocasião, a cortar a garganta 
ao próximo (DARWIN, 1970:15). 

 
A historiadora Ieda Gutfreind (2006) realizou uma 

reflexão sobre o gaúcho não como a síntese gentílica 
daqueles que nasceram no Rio Grande do Sul, mas, 
enquanto “habitante de um espaço delimitado à zona da 
Campanha e como um agente social que constrói, a partir de 
suas vivências, sua cultura”. Etnicamente, a sociedade 
colonial sul-rio-grandense teve participação de brancos, 
negros e mestiços. No Rio Grande do Sul conviveram 
diferenciados grupos sociais: no meio rural os estancieiros, 
charqueadores, militares, lavradores, camponeses, peões; 
nos núcleos urbanos os comerciantes, profissionais liberais, 
trabalhadores domésticos, artesãos, ambulantes etc, gerando 
múltiplas relações de trabalhos, desde escravos até 



 
 

74 
 

trabalhadores temporários, autônomos e permanentes. 
Segundo Gutfreind, gaúcho é o nome que tem sido dado ao 
habitante da zona da Campanha que se dedica à criação de 
gado, vivendo em terras tanto da Argentina, quanto do 
Uruguai e do Brasil. Em nosso país, designa a população do 
Rio Grande do Sul, pois este estado possui extensas planícies 
pampeanas e apresenta, desde a sua colonização até os dias 
atuais, uma economia em que a pecuária ocupa um lugar de 
destaque. 

No presente, o termo gaúcho no Rio Grande do Sul é 
empregado para designar os setores populares que, vivendo 
nas áreas de produção pecuária, participam do mercado de 
trabalho que ali existe, na qualidade de trabalhadores 
permanentes das estâncias: os peões. 

No período colonial, os gaúchos compunham a 
minoria da mão-de-obra dedicada à pecuária. A maior parte 
dos trabalhadores se constituía de mão-de-obra que, em 
muitas ocasiões, trabalhava para si ou por contratos de 
trabalho temporários. Gaúchos no que se refere à sociedade 
do período colonial compreende peões, vagos, gaudérios ou 
qualquer outra denominação que represente o homem da 
Campanha. Na sociedade colonial e da primeira metade do 
século XIX, ser considerado vago, consistia em algo 
impreciso, ao mesmo tempo em que terrivelmente concreto 
para o homem da Campanha. Ao conceito de vago, seguia-se 
muitas vezes o de vagabundo, como se fossem causa e efeito 
ou até mesmo sinônimos. Assim, trabalhadores sem 
emprego ou ladrões de gado podiam receber o mesmo 
tratamento, sendo perseguidos e presos, desde que 
estivessem ameaçando a ordem estabelecida. A existência de 
um contingente de vagos, considerada uma ameaça à 
segurança dos pecuaristas, pode ser explicado pelo pequeno 
número de peões ou de mão-de-obra permanente que a 
pecuária requeria, como também pelo seu caráter sazonal. Se 



 
 

75 
 

era restrito o número de trabalhadores permanentes, os 
trabalhadores avulsos contratados para os trabalhos 
ocasionais na atividade pecuária, os avulsos, eram 
necessários. Seja no sistema de vacarias ou de criação de 
gado nas estâncias, os meses de outono e da primavera 
correspondiam aos períodos em que os trabalhos se 
intensificavam. As tarefas nas vacarias exigiam o emprego 
de homens para a caça, a retirada do couro e o transporte de 
animais, enquanto que nas estâncias trabalhadores avulsos 
eram contratados para realizar a marcação, a castração ou a 
tosquia dos animais. 

A vida no campo e as lides na pecuária propiciaram 
o surgimento de um tipo social no qual as capacidades físicas 
sobrepujavam as intelectuais. O contato direto com a 
natureza na luta pela sua sobrevivência fez do gaúcho um 
homem forte, enérgico, acostumado ao uso do laço e do 
facão. Habituados a uma vida independente e andarilha, de 
cavaleiros itinerantes, os gaúchos representavam uma classe 
rebelde, responsável por crimes sociais para os proprietários 
das terras e do gado. Do ponto de vista deles, pretendiam 
apenas manter o modo de vida que acreditavam estar em 
harmonia com o pampa e com seus abundantes rebanhos. 
Vários de seus hábitos, que hoje fazem parte do folclore e do 
mito cultural da figura do gaúcho, foram contestados e 
combatidos pela classe dominante, chegando, inclusive, a 
serem consideradas contravenções sociais. Dentre essas, 
destacamos o uso da bebida, as brigas, os jogos de azar e os 
bailes. 

Para o habitante da Campanha, tais manifestações 
culturais estavam relacionadas com o seu cotidiano, com a 
sua forma de viver. A bebida, que ele comprava dos nativos, 
ajudava-o passar as noites frias ao relento; os jogos de azar 
fazia parte de seu lazer diário, visto que o dia de trabalho se 
encerrava ao entardecer e, muitas vezes, o clima adverso 



 
 

76 
 

impedia que, em outros pudesse trabalhar. Os bailes, a 
música e a dança constituíam-se em fontes de diversão e de 
oportunidade de manter relações sociais. Como ele 
costumava cruzar o pampa em busca de gado, a sua vida 
caracterizava-se em muitos momentos, pela solidão. Por 
isso, apreciava, frequentar bailes, tocar viola e entoar 
canções. Estas duas últimas, inclusive, faziam parte da sua 
vida solitária, quando, à noite, apeava do seu cavalo e 
dormia debaixo de um umbu.  

O gaúcho tinha sua própria ética de trabalho. Para 
ele, trabalhar significava realizar alguma tarefa que lhe 
garantisse a subsistência, mas que também lhe desse prazer. 
Era assim que enfrentava a atividade assalariada: realizava-
a em troca de pagamento que lhe permitisse comprar um 
poncho, a bebida e o sal de que necessitava, sem, entretanto, 
buscar nela a razão de sua existência. Essa sua forma 
particular de encarar o trabalho, associada às 
condições da produção, contribuíram para torná-lo um 
itinerante, um trabalhador ocasional. 

Entretanto, seu labor não se restringia apenas a isso. 
Para o gaúcho, trabalhar significava também vivenciar a 
alegria. Nesse sentido, recusava-se a realizar tarefas de que 
não gostasse, sendo muitas vezes visto como um preguiçoso 
e indolente. Considerava suas atividades preferidas àquelas 
que realizava nos grandes rodeios, os quais, geralmente, 
efetuavam-se em março e setembro, onde domava, marcava 
e castrava. Eles se constituíam num misto de trabalho e festa, 
já que passava dias praticando com outros companheiros 
sua habilidade de cavalgar, ao mesmo tempo em que laçava, 
usava o facão, o ferro de marcação etc. 

Foi nas lutas corporais que o gaúcho melhor associou 
suas vivências, com seus valores, suas representações, seu 
imaginário social. A vida livre, cheia de emoções e perigos 
que ele enfrentava, laçando, marcando ou matando o gado, 



 
 

77 
 

levava a que ele convivesse com a violência corporal no seu 
dia-a-dia, passando a aceitá-la com naturalidade. Por isso, 
valorizava a altivez, a coragem, a energia, mais do que a 
honestidade, a educação moral e intelectual. Foi a partir 
daquelas que construiu seu universo social, escolhendo para 
líder e aceitando como seu superior aquele que as melhor 
demonstrasse. 

Ieda Gutfreind conclui que o sentimento de 
liberdade constituía-se, talvez, no maior valor deste grupo 
social, o gaúcho, pois para ele era mais fácil aceitar os 
castigos corporais do que o aprisionamento da sua alma. Sua 
concepção de felicidade consistia em poder gozar sua 
liberdade de ir e vir, de escolher onde e quando trabalhar, 
não se importando em levar uma vida de pobreza e em 
retirar do meio a sua subsistência. 

Como foi argumentado, o termo “gaucho ou gaúcho” 
refere-se tanto à população do Rio Grande do Sul como a um 
“tipo” social específico originário do Pampa, na região de 
fronteira com Uruguai e Argentina.  
 

A região do Pampa, com suas fazendas de pecuária 
extensiva, foi o centro do poder econômico do estado 
antes da expansão da indústria e da acelerada 
urbanização ocorrida na primeira metade do século 
XX. A figura do Gaúcho arquetípico é tipicamente 
representada como a do homem do campo, ou seja, o 
trabalhador de fazendas, cujo vestuário inclui espora, 
bota, bombacha, pala e chapéu, além de ser 
apreciador de chimarrão e churrasco. Masculinidade 
agressiva e forte senso de independência são outras 
características associadas à imagem do Gaúcho. Esses 
atributos contrastam com aqueles da identidade 
nacional brasileira e, com o passar do tempo, os 
contornos identitários do Gaúcho se deslocaram, 
pelas mãos das elites do estado, para o centro da 
construção social da identidade regional. Ao longo 



 
 

78 
 

desse processo, a imagem do Gaúcho tornou-se cada 
vez mais mítica, tomando proporções de ícone 
(KENT & SANTOS, 2012: 347). 

 
  Concluindo, a partir de uma reflexão do antropólogo 
Daniel Vidart, os descendentes de desertores, de “mozos 
desgaritados” dos núcleos urbanos, de “pasianderos y 
vagamundos descasados”, o gaucho se refugia na 
“naturaleza su desamparo sociocultural”. Os campos 
orientais oferecem aos homens “desgajados de la pirámide 
clasista colonial” a abundância do gado chimarrão, o 
“amancebamiento con las índias”, a oportunidade de uma 
“riesgosa y combatiente independência” em meio a um 
cenário geográfico e antropológico “que rebarbariza 
irremisiblemente a los que en él actúan”. Eles foram 
lançados por motivações e determinantes socioeconômicos 
“al abierto solar de las cuchillas, entonces sí comienza el 
influjo de la naturaleza sobre los hombres de a caballo”. A 
área geográfica do gaucho coincide com uma região natural. 
Esta vasta zona abarca “la Mesopotamia argentina, la 
Pampa, las cuchillas orientales y los ondulados campos de 
las coxilhas rio-grandenses” (VIDART, 1968: 126). 
 
 

 Jean Pallière e o Prata  
 

Parte-se do pressuposto de que a imagem é um 
documento histórico a ser investigado a partir de 
referenciais pertinentes a este objeto (BURKE, 2005; 2008). 
As iconografias, em foco neste estudo, remete a geografia e 
aos habitantes da região platina, em especial, do espaço 
argentino. Para além de um recurso ilustrativo, as imagens 
do passado preservam práticas sociais e relações da esfera 
do político (VEJO, 2007).  



 
 

79 
 

Como ressalta BURKE o uso das imagens não pode 
e não deve ser limitado as “evidências”, mas, deixa espaço 
para o “impacto da imagem na imaginação histórica” 
(Francis Raskel). Pinturas, estátuas publicações e assim por 
diante, “permite a nós, na posteridade, compartilhar as 
experiências não verbais ou o conhecimento de culturas 
passadas (...) imagens, assim como textos e testemunhos 
orais são uma forma importante de evidência histórica” 
(BURKE, 2017).  Imagens são testemunhas mudas - ou com 
poucas informações textuais -, sendo necessária a crítica da 
fonte a partir do contexto, função, retórica, recordação, 
testemunho ocular ou secundário etc. “Desenhos a partir de 
cenas reais da vida e libertos do constrangimento do grande 
estilo são mais confiáveis como testemunhos” (BURKE, 
2017).  

Imagens platinas e do bioma pampa (que caracteriza 
grande parte do Rio Grande do Sul além do Uruguai e 
Argentina), foram retratadas pelo aquarelista Jean Leon 
Pallière. As imagens produzidas por Pallière  se enquadram 
nesta categoria de “cenas reais da vida” pela possibilidade 
do cruzamento de suas representações imagéticas com 
variados documentos escritos e visuais daquele período da 
história platina. O detalhismo de seu traço artístico contribui 
para compor um quadro ampliado do vestuário, técnicas, 
comportamentos sociais, afetividades etc. Seus trabalhos 
são, mesmo que retratados no espaço argentino, um 
documento do modo-de-vida característico da 
campanha/zona costeira do Rio Grande do Sul no século 
XIX. Com mais intensidade nas áreas de fronteira com o 
Uruguai e Argentina, mas, com hábitos disseminados por 
parte do meio rural Rio-grandense daquele século, os 
retratos de Pallière  mostram cenários cotidianos e 
personagens que edificaram os elementos fundadores do 



 
 

80 
 

vida rural, da presença indígena e da construção histórica do 
gaúcho platino/rio-grandense.  

Jean Leon Pallière  Grandjean Ferreira (Rio de 
Janeiro RJ 1823 - Paris, França 1887) foi litógrafo, aquarelista, 
decorador e professor. Filho do pintor Arnaud J. Pallière  
que produziu destacadas obras sobre o Brasil Imperial e 
neto do arquiteto Grandjean de Montigny. Muda-se 
para Paris em 1836, dando início ao seu aprendizado 
artístico com o pintor de história François-Edouard Picot um 
antigo colega de seu pai. Em 1848, com 25 anos de idade, 
retorna ao Rio de Janeiro onde estuda na Academia Imperial 
de Belas Artes, cujo diretor era o francês Félix-Émile Taunay. 
Em 1849 ganha o prêmio da Academia Imperial que permitia 
viajar com uma bolsa de estudos a Europa durante três anos 
(prorrogada por mais dois) para aprofundamento dos 
estudos. Pallière segue para Paris e depois para Roma, onde 
executa a obra “Alegoria às Belas Artes”,1 que se tornou a 
sua maior composição. Em 1854 realizou viagem pela 
Espanha e Marrocos, evidenciando em suas posteriores 
paisagens platinas, a influência do mundo árabe o qual ele 
irá identificar algumas características nos gauchos. Retorna 
ao Brasil em 1855 e se desliga da Academia Imperial, 
possivelmente, evidenciando o seu rompimento com o 
neoclassicismo e a busca de libertação de alegorias, pinturas 

                                                 
1 Pallière fez esta pintura de 3,05m x 4,15m, para adornar o teto da 
então Biblioteca da Academia Imperial de Belas Artes, que 
antecedeu a Escola Nacional de Belas Artes do Rio de Janeiro. O 
quadro “Alegoria às Belas Artes” é considerado a obra prima do 
artista e retrata as musas da arquitetura, da pintura, da poesia, da 
música e da escultura. A pintura sobreviveu à demolição do prédio 
e foi recentemente restaurada e exposta para visitação 
(http://portal.iphan.gov.br/80anos/noticias/detalhes/3729/rest
aurada-pelo-pac-cidades-historicas-obra-prima-de-palliere-esta-
disponivel-a-visitacao). 

http://portal.iphan.gov.br/80anos/noticias/detalhes/3729/restaurada-pelo-pac-cidades-historicas-obra-prima-de-palliere-esta-disponivel-a-visitacao
http://portal.iphan.gov.br/80anos/noticias/detalhes/3729/restaurada-pelo-pac-cidades-historicas-obra-prima-de-palliere-esta-disponivel-a-visitacao
http://portal.iphan.gov.br/80anos/noticias/detalhes/3729/restaurada-pelo-pac-cidades-historicas-obra-prima-de-palliere-esta-disponivel-a-visitacao


 
 

81 
 

históricas ou mitológicas, e assumindo o romantismo que 
ainda era tido como uma “decoração de botequim” (LAGO, 
2011: 199).  

Pallière poderia ter se tornado o maior pintor 
brasileiro de seu tempo, porém “ciúmes e aleivosias” o 
afastariam e acabariam por motivá-lo a se estabelecer em 
Buenos Aires. “A obra que produziu na Argentina – um 
consistente registro dos costumes locais – o fez conquistar, 
naquele país, a mesma reputação de que Debret goza no 
Brasil” (LAGO, 2011: 195). Com sua busca de conhecimento 
pelo meio rural, o que ele poderia ter produzido sobre o 
Brasil de meados do século XIX? O fato é que em 1855 muda-
se para Buenos Aires, onde leciona desenho e vai 
permanecer até 1866. A Argentina “o recebe com 
contentamento e compreende, desde o início, suas obras, 
muito mais voltadas para a pintura de gênero, as cenas 
românticas e a paisagem densa dos trópicos” em que a 
“representação de camponeses, o romantismo e o domínio 
na reconstrução da paisagem ao fundo teriam ferido 
diretamente os cânones da Academia Imperial" (LAGO, 
2011: 200).  

Pallière  buscará inspiração em Auguste Borget que 
explorou a temática gauchesca em ilustrações de Buenos 
Aires em 1830, publicadas em 1850. Em Escenas Americanas, 
León buscou uma técnica semelhante a que observara em 
Borget, colorindo suas litogravuras em dois tons: negro e 
sépia.    

Em 1857, ele realizou uma viagem cruzando a 
Argentina e seguindo para o Chile, Bolívia e Peru. Resultado 
desta viagem, foi a posterior publicação de seu livro Escenas 
Americanas que também teve imagens do Brasil, Uruguai, 
Chile e Bolívia. Em 1859, o periódico inglês The Illustrated 
London News passou a publicar seus desenhos com temática 
gauchesca. No início da década de 1860, percorre o litoral 



 
 

82 
 

brasileiro, visitando a Bahia, Rio de Janeiro, Paraná e Santa 
Catarina. Em 1864, publica o Album Pallière. Escenas 
Americanas. Reducción de Cuadros, Aquarelles y Bosquejos, 
composto de 52 litografias de trabalhos realizados em suas 
viagens 
(http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa23476/jean-
leon-palliere).  

As pranchas litográficas foram de responsabilidade 
de J. Pelvilain e o projeto de “caráter costumbrista” teve 
início com a publicação das pranchas em 14 de abril de 1864 
e terminou em 5 de agosto de 1865. Das 52, 44 gravuras 
remetiam a Argentina e quatro imagens eram voltadas a 
retratar cenários brasileiros: “Um Mercado na Bahia”; “Rio 
Paranaguá”; “Cargueiros de Erva-Mate” e “Entrada da 
Bahia do Rio de Janeiro”. O álbum foi recebido com grande 
apreço pela imprensa portenha (LAGO, 2011: 201). Esta 
publicação evidencia que os ideais artísticos de León estão 
voltados aos cenários do cotidiano e não as alegorias 
características do neoclássico. Nesta direção “o olhar a que 
Pallière se permitiu na Argentina – possibilitando antecipar 
aquilo que o modernismo faria no Brasil, só na segunda 
década do século XX” certamente seria considerado 
“desvairado pelas elites brasileiras”. O sucesso obtido na 
Argentina, provavelmente não se repetiria no Brasil “onde a 
instituição em que estudara promovia uma fuga das artes 
plásticas brasileiras, afastando-se cada vez mais do cotidiano 
das ruas e das paisagens” (LAGO, 2011: 202).  

Ao morar por mais de 10 anos na Argentina, ficou 
conhecido como "o pintor do gaúcho e das cenas crioulas" e 
esta estadia em Buenos Aires onde chegou em dezembro de 
1856, repercutiu no seu principal projeto artístico que foi o 
Encenas Americanas. Ele retratou, como já foi destacado, o 
cotidiano rural do Rio da Prata, Córdoba, Rosário, Mendoza, 
Cobija, Salta, Tucuman, Santiago, Valparaíso etc. Em seu 

http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa23476/jean-leon-palliere
http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa23476/jean-leon-palliere


 
 

83 
 

diário, Pallière  ressalta que a Argentina foi uma segunda 
pátria “onde compreendeu tudo o que se encerra nessa 
palavra mágica – liberdade”:  

 
Por cima dos muros caiados domina quase sempre o 
firmamento mais maravilhoso do mundo. Não é o 
céu azul-acidentado de Roma nem o céu azul 
sombrio de Nápoles ou da África, nem sequer o das 
nuvens tempestuosas do Brasil; é o do azul mais puro 
que se pode ver, quase nacarado, um azul prateado 
sem nenhum vapor, sem nenhuma mancha 
(PALLIÈRE, 1945: 84). 

 
Em 1866, radicou-se em Paris e alistou-se para lutar 

na guerra Franco-Prussiana fazendo um quadro histórico da 
Batalha de Bazeilles. Em 1878 se casou com Louise Astrée 
Chavanneau, indo morar no vilarejo de Lorris, perto de 
Orleans. Faleceu em 12 de fevereiro de 1887.   

Além da qualidade da pintura de Pallière, sua obra 
tem uma dimensão social que possibilita realizar estudos 
dos hábitos, indumentárias, técnicas, lúdico e sexualidade 
das sociedades platinas oitocentista. Sua capacidade de 
“tocar a trama feita dos aspectos pequeninos, delicados, 
típicos das cidades, dos lugares e dos campos” retratando a 
vida das “estâncias, as paisagens, as gentes e os costumes” 
possibilitaram que ele adentrasse num “tecido de grande 
riqueza histórica e sociológica que encantou o público 
argentino” (LAGO, 2011: 203). Este legado dos cenários se 
estende as diferentes regiões da Região Platina que tiveram 
uma formação histórico-sociológica semelhante no 
continuum fisiográfico do bioma pampa da América do Sul 
Meridional. Inúmeras analogias, com adaptações locais, são 
pertinentes para a observação de costumes nas fronteiras do 
Rio Grande do Sul e na região da campanha gaúcha.   

 



 
 

84 
 

  
 

 
Figura 1 Jean Pallière , “Alegoria as Artes”.  

 
Algumas de suas pinturas de cenas rurais rio-

platenses se tornaram populares já entre anos 1860-70. Estas 
cenas do pampa foram utilizadas para difundir o uso do 
papel moeda na Argentina. Jean Pallière e outros artistas, 
cederam algumas de suas obras para ilustrar bilhetes (papel 
moeda) de diferentes bancos da Província de Buenos Aires, 
Córdoba, Santa Fé e Entre Rios. 



 
 

85 
 

 

 

 

 
 



 
 

86 
 

 
 
 

 
 
Sem dúvida, a figura de Pallière  ocupa um lugar 

central no relato da história da arte argentina. Ele consolidou 
com sua obra o gênero pictórico “del costumbrismo rural 
con sus casi once años de estadía, entre 1855 y 1866” 
(AMIGO, 2007). Pallière  está contextualizado na pintura 
romântica (com estilo eclético) e com a literatura de viajantes 
do século XVIII (observação sentimental e até trivial). Ele se 
caracterizou pela descrição de tipos sociais, vivendas, 
animais e plantas. Pela observação descritiva que será “el 
substrato de la mayoría de su obra ya que fue la base de un 
archivo visual al que recurrirá con libertad para componer 



 
 

87 
 

de manera aditiva sus óleos, acuarelas y litografías, que son 
el resultado de la suma de elementos unitarios prévios” 
(AMIGO, 2007). Em sua produção aparece a analogia entre 
gaucho e árabe, com referência  a beduínos. O relato assume 
“la mirada conservadora francesa sobre el mundo rural, 
como territorio incontaminado por los males de la 
civilización”. Este aspecto colabora com o “el 
desplazamiento de la representación naturalista descriptiva 
que había definido la imagen pictórica de lo rural hacia un 
modelo literario, por ello el relato subjetivo tiende a 
complementar la masa de información descriptiva habitual 
de los libros de viajeros!”. (AMIGO, 2007). O gaucho é 
representado com altivez e com espontaneidade em que até 
os seus cantos são ingênuos e não maliciosos. O 
sentimentalismo dos cenários busca despertar emoção no 
espectador, enfatizando a hospitalidade e a conquista 
amorosa. Em seu diário Pallière  repete que os cenários 
retratados mostram o amor sem culpas e sem os tabus que 
permeiam as sociedades ocidentais. Ocorre uma idealização 
do amor rural.   

O gaúcho é vinculado a uma natureza ainda não 
corrompida pela civilização urbana e com espaços para a 
expressão natural do amor e do ódio.  O gaudério original, - 
marginal do pampa-, assume uma feição de homem 
equilibrado e cavalheiresco. As imagens retratando homens 
e mulheres produzem um efeito de sensualidade e até de 
dominação como na cena da "pisadora de maíz".  

O jornal argentino La Tribuna de 27 de março de 1861, 
publicou um comentário sobre a tela "Idílio Criollo" que 
mostra enamorados na porta de um rancho, pairando a 
dúvida sobre adentrar no espaço.  

 
(…) La gauchita piensa profundamente, la cara 
apoyada en la mano, y parece pronta a ceder; se ve 
que su boca dice no, y el corazón sí, y que muy luego 



 
 

88 
 

ambos van a estar acordes –¿sobre qué?– no sabemos, 
pero nuestros lectores tal vez adivinarán mejor que 
nosotros lo que un gaucho puede pedir a una gauchita 
de una manera tan apremiante. […] y el pintor ha 
representado con su más escrupulosa fidelidad el 
traje de domingo de esta clase de nuestra sociedad 
con costumbres tan extrañas y tan poco conocidas 
fuera de nuestro país. 

 
 A representação naturalista descritiva que está 
presente em várias de suas pinturas reproduzem um cenário 
quase fotográfico de um pampa que se modificaria nas 
décadas seguintes com o avanço das relações capitalistas de 
produção nos campos. Mesmo que o gaucho retratado já 
apresente idealização enquanto espontaneidade perdida na 
Europa, o detalhismo da reconstrução dos cenários preserva 
parte deste tempo que marcou a formação histórica das 
regiões que constituem a Bacia Platina. Dos estilos de 
carroças, das montarias, das indumentárias, das armas, do 
gado nas coxilhas, da matança nos saladereos e das tosquias, 
das roupas militares, dos detalhes dos ranchos e das 
pulperias, da presença indígena, dos payadores e do violão, 
dos jogos e das brigas de rinha, do churrasco e dos bailes. 

 A fascinação de Pallière  por esta natureza que o 
atrai para ser convertida em traços perenes o coloca como 
parte integrante da construção dos cenários e da lapidação 
de personagens. O gaucho é galanteador e sedutor. O rancho 
é pobre, mas aprazível e sensual. A pulperia é um espaço de 
sociabilidade e diversão. As cenas campestres são bucólicas 
e propícias ao ócio. Pallière  retrata as cenas de forma 
hedonista, aproximando e dando familiaridade e leveza aos 
cenários e personagens. A pobreza material e a crueldade do 
meio (como nos saladeros) são amenizados no detalhismo e 
suavidade dos traços. Grande parte das atividades estão 
voltadas as representações das sociabilidades, bailes, 



 
 

89 
 

galanteios, da admirável improdutividade dos personagens 
que compõem o meio rural. Nas décadas seguintes, o espaço 
para estas práticas será gradualmente cerceado e o peão fará 
parte do amplo cercamento dos campos e da mão de obra. 
Os cenários idílicos farão parte de recordações iconográficas 
e de reconstruções literárias e identitárias de um passado já 
morto. Rememorá-lo e revisitá-lo através da ritualização, 
como nos Centros de Tradições Gaúchas (no Brasil), será 
uma maneira de amortecer a realidade do “gaúcho a pé”, 
enquanto conceito fundamental para entender a 
descapitalização do homem do campo e a sua sujeição a 
sazonalidade produtiva que o conduziu ao êxodo rural e a 
pobreza nas periferias das cidades industriais.  

Os usos e costumes da Argentina já tinham um 
valioso cabedal de contribuições com Emeric Essex Vidal, 
César Hipólito Bacle, Carlos Morel, Raymund Monvoisin, 
Johan Mauritz Rugendas e Charles Pellegrini. Porém, a 
iconografia dos costumes rurais chega ao ápice com Pallière. 

Algumas das pinturas de Pallière foram 
reproduzidas de seus dois livros: “Álbum Pallière ” e “Diario 
de viaje por la América del Sud”.  

 



 
 

90 
 

 



 
 

91 
 

 

 
Figura 2 Leon Juan Pallière .  



 
 

92 
 

 
Jean Pallière . https://ifinra.org 

https://ifinra.org/


 
 

93 
 

 



 
 

94 
 

 
Figura 3 Indios del Pampa.  



 
 

95 
 

 

 
Figura 4 Exterior de um Rancho.  
 



 
 

96 
 

Figura 5 El Curral. 



 
 

97 
 

 
 

 
Figura 6 El Assado.  
 
 
 



 
 

98 
 

 
Figura 7Saladero.  



 
 

99 
 

 

 
Figura 8La Esquila.  



 
 

100 
 

 
Figura 9 Caravana de los Gauchos.  



 
 

101 
 

 
Figura 10 La Galera.  
 



 
 

102 
 

 
Figura 11 Mercado de Frutes del País.  
 



 
 

103 
 

 
Figura 12 La Pulperia (leitura coletiva de jornal).  



 
 

104 
 

 
Figura 13 Pulperia. 



 
 

105 
 

 
Figura 14 Pulperia de Campo.  



 
 

106 
 

 
Figura 15 La Posta.  



 
 

107 
 

 
Figura 16 Rima de Galos.  
 



 
 

108 
 

 
Figura 17 Posta de San Luís.  



 
 

109 
 

 
Figura 18 Idilio Criollo\No Te Vayas.  



 
 

110 
 

 
Figura 19 La Pisadora de Maíz.  
 



 
 

111 
 

 
Figura 20 La Pisadora de Maíz.  
 
 



 
 

112 
 

 
Figura 21 China descansando.  



 
 

113 
 

 
Figura 22 La Cuna. 



 
 

114 
 

 
Figura 23 Un Nido de la Pampa. 



 
 

115 
 

 
Figura 24 Esquina Porteña.  



 
 

116 
 

 
Figura 25 Bailando El Gato (dança tradicional andina-platina).  
 



 
 

117 
 

 

 
Figura 26 La Puerta de la Ciudaduela (Montevideo).  
 



 
 

118 
 

Referências bibliográficas 

 
 
ACRI, Edison. O gaúcho: usos e costumes. Porto Alegre: 
Grafosul, 1991. 
 
ALVES, Francisco das Neves. Revolução Farroupilha: 
historiografia, mídia e propaganda no Rio Grande do Sul. 
Rio Grande: FURG, 2008. 
 
__________. Imagens da Província: o Rio Grande do Sul sob o 
prisma europeu no século XIX. Rio Grande: FURG, 2009. 
 
__________. Diversidade, identidades e o ensino da História. Rio 
Grande: FURG, 2013. 
 
__________. Ensaios de História Sul-Rio-Grandense: ensino & 
pesquisa. Rio Grande: Biblioteca Rio-Grandense, 2015. 
 
AMIGO, Roberto. Beduinos en la Pampa: Apuntes sobre la 
imagen del gaucho y el orientalismo de los pintores franceses. 
Historia y Sociedad. . Universidad Nacional de Colombia, 
Facultad de Ciencias Humanas y Económicas. Medellín, n. 
13, 2007. 
 
ASSUNCAO, Fernando O. El Gaucho. Montevideo: Imprenta 
Nacional, 1963. 
 
__________. El gaúcho: su espacio y su tempo. Montevidéu: 
Editorial Arca, 1969. 
 



 
 

119 
 

AZARA. Felix de. Apuntamientos para la Historia Natural de 
los Quadruptdos del Paraguay y del Rio de la Plata (1802). 
Madrid: 1847. 
 
BANDEIRA, Julio. Pallière e o Brasil. São Paulo: Capivara, 
2011.  
 
BARBOSA LESSA, Luiz Carlos. O sentido e o valor do 
tradicionalismo. Santa Maria: Grafosul, 1954. 
 
__________. Porteira aberta. In: GONZAGA, S.; FISCHER, L. 
A. (Coord.). Nós, os gaúchos. 2.ed. Porto Alegre: Ed. da 
UFRGS, 1993, p. 72-76. 
 
BARBOSA LESSA, L. C. & PAIXÃO CORTES, J. C. Danças e 
andanças da tradição gaúcha. 2.ed. Porto Alegre: Garatuja, 
1975. 
 
BARRETO, Roberto Menna. Criatividade em propaganda. São 
Paulo: Summus. 
 
BEAUMONT. J. A.B. Viajes por Buenos Aires. Entre Rios  y la 
Banda Oriental ( 1826-1827 ). Buenos Aires, 1957. 
 
BEREGA. Gaúchos e cavalos. Porto Alegre: Studio El Basco, 
1988. 
 
BURKE, Peter. Visto y no visto. El uso de la imagen como 
documento histórico. Barcelona: Crítica, 2005. 
 
__________. Cómo interrogar a los testimonios visuales en 
Palos, Joan Luis y Carrió Invernizzi, Diana (Dir.), La Historia 
imaginada. Construcciones visuales del pasado en la Edad 



 
 

120 
 

Moderna. Madrid: Centro de Estudios Europa Hispánica, 
2008.   
 
__________. Testemunha Ocular: O uso de imagens como 
evidência histórica. São Paulo: Editora da UNESP, 2017. 
 
CARVALHO, Nelly de. Publicidade: a linguagem da sedução. 3. 
ed. São Paulo: Ática, 2002. 
 
CARRIL, Bonifacio del. El Gaucho. Buenos Aires, Emecé 
Editores, 1993.  
 
COURLET, Beatriz Azevedo. Identidades em uma Zona de 
Fronteira: a Região do Prata no período colonial. Anais 
Eletrônico da Segunda Jornada de História Comparada/FEE. 
Porto Alegre: outubro de 2005. 
 
DACANAL, José Hildebrando. RS: modernização X arcaísmo: 
trinta anos na trincheira. Porto Alegre: Leitura XXI, 2004. 
 
DARWIN, Charles. Viagem de um Naturalista ao Redor do 
Mundo. São Paulo: Abril, 1970.  
 
DUARTE, Fernando. História do cinema. Rio Maior: F. Duarte, 
1956. 
 
DUCA, Lo. História do cinema. Lisboa: Publicações Europa-
América, 1949. 
 
DUQUE, Gonzaga. A Arte brasileira. Campinas: Mercado de 
Letras, 1995. p. 126. 
 



 
 

121 
 

FAGUNDES, Antônio Augusto. E o gaúcho, morreu? In: 
GONZAGA, S.; FISCHER, L. A. (Coord.). Nós, os gaúchos. 
2.ed. Porto Alegre: Ed. da UFRGS, 1993, p. 95-98. 
 
FLORES, Moacyr. Historiografia – estudos. Porto Alegre: 
Nova Dimensão, 1989 
 
GOLIN, Tau. A ideologia do gauchismo. Porto Alegre: Tchê, 
1983. 
 
__________. Reflexos entre o gaúcho real e o inventado. In: 
GONZAGA, S.; FISCHER, L. A. (Coord.). Nós, os gaúchos. 
2.ed. Porto Alegre: Ed. da UFRGS, 1993, p. 91-94. 
 
GUTFREIND, Ieda. O gaúcho e sua cultura. In: História Geral 
do RS-período colonial. Passo Fundo: Méritos, vol. 1, 2006.  
 
GUTIERREZ, Ester & SANTOS, Carlos A. A. Narrativas 
Macabras: viajantes e artistas no sul da América. Anais XVI 
Seminário de História da Arte. Centro de Artes da UFPEL, 
2018.   
 
ISABELLE, Arsène. Voyage á Buenos Aires et á Porto-Alégre par 
la Banda Oriental, Les Misstons D’Uruguay et la Protince de Rio 
Grande Do Sul (de 1830 a 1834); Havre, 1835. 
 
KENT, Michael e SANTOS, Ricardo Ventura. Os “Charruas 
vivem” nos Gaúchos: a vida social de uma pesquisa de 
“resgate” genético de uma etnia indígena extinta no sul do 
brasil. Horizontes Antropológicos. Porto Alegre, ano 18, n. 37, 
p. 341-372, jan./jun. 2012. 
 
LAGO, Pedro Corrêa; PESSOA, Ana; BANDEIRA, Julio. 
Pallière  e o Brasil: obra completa. São Paulo: Capivara, 2011.  



 
 

122 
 

 
LINARI, Gabriel P. Pintura Uruguaya. Buenos Aires: Ed. 
Grupo Velox, 1999. 
 
MARQUES, Fátima; NEVES, Jorge & LEMOS, Nuno. 100 
anos de cinema de animação: 1892-1992. Vila Nova de Gaia : 
Cartoon Portugal, D.L. 1992. 
 
MARTINS, Tadeu. Exemplário gaúcho. Porto Alegre: Martins 
Livreiro, s/data. 
 
NEGREIROS, José de Almada. Desenhos animados, realidade 
imaginada. Editorial Ática, 1938. 
 
NICHOLS, Madaline Wallis. O gaucho. Rio de Janeiro: 
Livraria Editora Zélio Valverde, 1946. 
 
__________. El Gaucho: Ediciones Peuser, Buenos Aires, 1953. 
 
OLIVEN, Ruben George. A parte e o todo: a diversidade 
cultural no Brasil-Nação. Petrópolis: Vozes, 1992. 
 
__________. O renascimento do gauchismo. In: GONZAGA, 
S.; FISCHER, L. A. (Coord.). Nós, os gaúchos. 2.ed. Porto 
Alegre: Ed. da UFRGS, 1993, p. 77-80. 
 
PALLIÈRE, Jean. Album Palliere: Escenas Americanas. 
Buenos Aires: Librería L’Amateur, 1967. 
 
PALLIÈRE, Jean León. Diario de viaje por la América del Sud. 
Buenos Aires: Ediciones Peuser, 1945. 
 



 
 

123 
 

RIOS FILHO, Adolfo Morales de los. Grandjean de Montigny 
e a evolução da arte brasileira. Rio de Janeiro: Empresa A Noite, 
1941. 
 
ROBERTS, Warren. Propaganda. In: SILVA, Benedito 
(coord.). Dicionário de Ciências Sociais. Rio de Janeiro: 
Fundação Getúlio Vargas, 1987. p. 1000-1001. 
 
SADOUL, Georges. História do cinema mundial: das origens aos 
nossos dias. Lisboa: Livros Horizonte, 1959. 
 
SANDMANN, Antônio José. A linguagem da propaganda. São 
Paulo: Contexto, 1993. 
 
SCARONE, Arturo. El gaúcho: monografia sintética (histórico-
literária). Montevidéu: Maximino Garcia Editor, 1922. 
 
TOTA, Antonio Pedro. O imperialismo sedutor: a 
americanização do Brasil na época da Segunda Guerra. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2000. 
 
VEJO, Tomás Pérez. Nacionalismo e imperialismo en el siglo 
XIX: dos ejemplos de uso de las imágenes como herramienta 
de análisis histórico. In: AGUAYO, Fernando y  
ROCA, Lourdes. Imágenes e Investigación Social. México: 
Instituto Mora, 2007.   
 
Vida de Grandes Argentinos. Buenos Aires: Ediciones Antonio 
Fossati, 1960. 
 
VIDART, Daniel. El Gaucho In: Enciclopedia Uruguaia. 
Montevidéo: Editores Reunidos, n. 7, 1968. 
VIVEIROS, Paulo. A imagem do cinema: história, teoria e 
estética. 2.ed. Lisboa: Edições Universitárias Lusófonas, 2005. 



 
 

124 
 

 
WILKE, Jürgen (ed.). Propaganda in the 20th century: 
contribuitions to its history. Cresskill: Hampton Press, 1998. 
  



 
 

125 
 

 


